KONTRIBUSI ISLAM PESISIRAN DALAM PEMBENTUKAN
TRADISI ISLAM NUSANTARA!

Oleh: Prof. Dr. H. Nur Syam, MSi?

Pendahuluan

Secara teoretik tidak bisa dibantah bahwa Islam mula pertama berkembang di
wilayah pesisir. Meskipun teori Islamisasi Nusantara tidak seluruhnya disebabkan
oleh faktor perdagangan, tetapi juga pendakwah sufi dan lainnya, akan tetapi secara
umum bisa dinyatakan bahwa Islam pertama kali memang berkembang di wilayah
pesisir dan kemudian terus berkembang di wilayah pedalaman.3

Pada abad ke 14 sudah terdapat komunitas muslim di wilayah pesisiran Jawa,
yang memang memperoleh peluang dari para pejabat negara kala itu untuk
menjalankan perdagangan berbasis pada pertukaran barang dari luar negeri ke
Nusantara dan juga produk barang dari Nusantara yang dibawa ke luar negeri. Para
pedagang dari Timur Tengah dan juga India serta Cina telah hadir dalam percaturan
perdagangan di Nusantara, khususnya di Jawa.*

Pusat-pusat perdagangan itu memang di wilayah pesisiran dengan pelabuhan
yang besar, misalnya Surabaya, Gresik dan Tuban, serta beberapa di pusat
komunitas Muslim di pesisiran. Semuanya menggambarkan bahwa Islam pesisiran
telah menjalankan dakwah dan penyiaran Islam melalui berbagai macam proses dan
hasilnya. Munculnya pesantren di Surabaya—Pesantren Ampel—dan juga
pesantren di Giri Gresik memberikan indikasi bahwa daerah pesisir memang
menjadi pusat penyebaran Islam dan pendidikan Islam di kala itu.>

Basis Islam itu Sama

Ada 7 (tujuh) hal yang ingin saya tuliskan terkait dengan bagaimana upaya
komunitas Islam Pesisiran dalam mengembangkan Islam di wilayah Nusantara, lalu
bagaimana Islam pesisiran berkontribusi dalam pembentukan budaya Islam
Nusantara yang sungguh mengagumkan.

Pertama, baik teori Arab maupun teori India—Gujarat—telah menghasilkan
sumber daya da’i yang luar biasa. Islam di Nusantara tentu tidak bisa dipisahkan
dari para wali yang mengembangkan Islam. Para wali inilah yang sesungguhnya
memiliki kontribusi yang sangat positif di dalam pengembangan Islam. Mereka
bukan hanya mengajar di tempat tinggalnya, akan tetapi berpindah-pindah dari satu
wilayah ke wilayah lain. Misalnya, Sunan Giri yang memiliki jejak sejarah di Ternate,
lalu juga di Nusantara Barat dan Bali. Islamisasi di Palu, misalnya dilakukan oleh
wali, Datuk Karama dari Sumatera. Misalnya Syekh Jumadil Kubra—kakeknya
Sunan Ampel—adalah seorang wali yang bisa saja menetap di Trowulan Mojokerto
akan tetapi juga memiliki jejak di Sulawesi Selatan. Lalu Sunan Bonang memiliki
jejak sejarah di Madura dan juga di Bawean, Gresik. Sunan Bonang menetap di
Tuban, tetapi beliau adalah da’i keliling dari satu wilayah ke wilayah lain.¢

Kedua, sumber transmisi keilmuan semenjak dahulu adalah Islam Timur
Tengah. Hampir semua para wali memiliki jejak keilmuan dari Mekkah.
Sebagaimana diketahui bahwa sumber intelektual para wali ialah ajaran Islam yang
berada di Timur Tengah. Nyaris semua wali adalah mereka yang secara intelektual



memiliki jaringan dengan ulama-ulama Timur Tengah. Itulah sebabnya relasi antara
Arab Saudi dengan Indonesia bukan hanya sebagaimana relasi antara Indonesia
dengan negara lainnya, akan tetapi berbasis pada kesamaan teologis, keilmuan dan
bahkan ukhuwah Islamiyah. Jadi, sesungguhnya Islam Nusantara atau Islam
Indonesia tidak bisa dipisahkan dengan Islam Timur Tengah, khususnya Arab Saudi.
Tidak ada keraguan bahwa para penyebar Islam dari dulu hingga sekarang memiliki
kedekatan psikhologis dengan dunia Arab.”

Islam Sunni yang menjadi pandangan atau tafsir keislaman yang dimiliki oleh
[slam Nusantara atau Islam Indonesia dengan kebanyakan Islam di Timur Tengah
tentu juga menjadi bagian tidak terpisahkan mengenai “kesamaan” pemahaman
atau tafsir keagamaan. Jika ada yang berbeda hal itu bukan hal prinsip di dalam
I[slam tetapi hanyalah pada dimensi cabang-cabangnya yang disebabkan oleh tafsir
agama. Al Qur’an dan Al Hadits memang merupakan sumber utama di dalam Islam
dan hal itu tidak akan berubah. Hanya memang harus diakui bahwa ada banyak
tafsir tentang Al Qur’an atau Al hadits, sehingga tentu akan terdapat ragam
penafsiran. Dengan bahasa yang sedikit “nyentrik” bisa dinyatakan “Satu Kitab Suci,
Seribu Tafsir”. Sesama kaum Sunni tetapi memiliki rujukan tertentu atas paham
keagamaannya. Apalagi dengan kelompok lain di luar sunni, tentu ada perbedaan
yang nyata, namun selama dimensi tauhid dan ritual dasarnya sama, maka hal itu
adalah kekayaan tafsir atas ajaran agama.?

Ketiga, tidak bisa dipungkiri bahwa para penyebar Islam generasi awal adalah
para habaib yang memang merekalah yang memperoleh transmisi ajaran Islam dari
sumber otentiknya. Makanya, penghormatan terhadap para habaib itu menjadi
bagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan keagamaan di Nusantara ini. Berislam
yang benar ialah dengan menghargai warisan leluhurnya-ajaran Islam yang
ditinggalkan oleh para Habaib—dan mengamalkannya sesuai dengan konteks
zamannya.? Kita semua juga harus meyakini bahwa ada perubahan di dalam
kehidupan ini, misalnya jika di masa lalu orang pergi haji dengan onta, maka
sekarang tentu dengan pesawat terbang dan mobil. Jadi, jangan memaksakan untuk
mengamalkan agama seperti 14 abad yang lalu, terutama yang terkait dengan
instrument keagamaan itu. Ada yang tidak boleh berubah semenjak Islam pertama
hadir di dunia ini dan ada yang dapat berubah karena perubahan zaman karena
memang memungkinkan untuk perubahan tersebut. Dimensi ketuhanan, ritual yang
tidak boleh berubah dan ajaran mendasar di dalam Islam tentu tidak boleh berubah,
akan tetapi dimensi instrumental tentu boleh berubah. Ada sesuatu yang continuity
dan ada yang change.’?

Keempat, Islam datang di suatu tempat pastilah bukan berada di lahan kosong
yang sama sekali belum ada tradisi dan budayanya. Setiap daerah yang didatangi
oleh para pendakwah Islam, selalu saja sudah merupakan daerah yang secara
kebudayaan sudah maju. Islam datang ke Nusantara ketika sistem pemerintahan,
sistem ekonomi, sistem sosial dan sistem budayanya sudah maju. Tidak ada yang
meragukan kehebatan kerajaan Majapahit yang memiliki wilayah seluas wilayah
Nusantara sekarang. Tentu saja, sistem ekonomi, sosial, budaya dan politiknya
sudah maju. Islam datang pada saat yang tepat ketika sistem-sistem tersebut gagal
menyejahterakan masyarakat dan sistem tersebut goyah karena peperangan antar



kerajaan di dalamnya. Di saat seperti ini Islam datang dan menawarkan sistem baru
yang egaliter, berkeadilan dan berkesejahteraan.

Di Nusantara telah terdapat berbagai macam tradisi dan budaya. Baik yang
terkait dengan life style atau keyakinannya.!! Semuanya tentu semuanya saling
berdialog lalu saling memberi dan menerima. Makanya, ada yang menyebutnya
dengan konsep sinkretik, akulturatif dan juga kolaboratif. Semuanya
menggambarkan tentang bagaimana Islam itu bertemu dengan budaya lokal yang
sudah mapan di wilayah kebudayaannya.

Kelima, dalam perjumpaan dengan budaya lokal tersebut, terdapat hal yang
unik. Nyaris semua tradisi lokal kemudian bisa diintegrasikan dengan konsepsi
I[slam. Di wilayah pesisiran dan saya kira juga di wilayah pedalaman, sudah terdapat
budaya lokal yang semula sangat jauh dari konsepsi Islam. Misalnya tradisi
manganan di kuburan, tradisi nyadran di sumur dan tradisi lainnya yang senafas
dengan tindakan animisme dan dinamisme lainnya. Namun dengan caranya sendiri
para pendakwah dan pemuka agama kemudian bisa mengintegrasikan tradisi lokal
tersebut dengan nafas Islami. Di wilayah pesisir Tuban Jawa Timur, misalnya
terdapat penggolongan Wong NU, Wong Muhammadiyah dan Wong Abangan. Wong
NU dan Wong Abangan memiliki medan budaya yang sama. Cultural sphere itu ialah
kuburan atau makam dan sumur. Ada banyak sumur yang berdasarkan keyakinan
lokal dibikin oleh para Wali. Tempat ini dianggap sacral, akan tetapi dijadikan
sebagai tempat untuk nyadran yang memiliki konotasi budaya animisme atau
dinamisme. Ketika Wong NU dan Abangan bertemu di ruang budaya seperti ini,
maka secara pelan tetapi pasti tradisi nyadran atau manganan tersebut dapat
diubah dengan memasukkan ajaran Islam di dalamnya. Yang semula Tayuban atau
Sindiran lalu diganti dengan Yasinan dan Tahlilan. Cultural sphere tetap, akan tetapi
isi atau substansi berubah menjadi lebih Islami. Dari Tayuban menjadi Thayiban.1?

Keenam, Lalu dari sistem dakwah yang bercorak individual menjadi bercorak
negara, yaitu dengan munculnya kerajaan Demak, dengan sistem pemerintahan
monarkhi yang didukung oleh para waliyullah di tanah Jawa. Semua berjalan sesuai
dengan scenario yang sudah ditetapkan, yaitu negara sebagai instrument untuk
mengembangkan agama Islam. Tentu ada riak-rial kecil atau benturan antara
kerajaan lama dengan yang baru, tetapi sejauh yang dicatat di dalam sejarah tentu
tidak terdapat peperangan besar di dalam proses menjadikan negara sebagai sistem
penguatan Islam di dalamnya.!3

Di dalam perkembangan berikutnya, relasi antara Islam dan negara mengalami
pasang surut. Ada kalanya sangat dekat dan ada kalanya menjauh. Nuansa
konfliktual tentu saja terjadi, misalnya di seputar tahun 1965. Akan tetapi pasca itu,
maka relasi antara Islam dan negara semakin kondusif. Meskipun diwarnai dengan
religious prejudice di masa lalu, akan tetapi dewasa ini kita melihat bahwa relasi
antara Islam dan negara sudah semakin baik dan nyaris tidak bisa dipisahkan.
Meskipun bukan relasi yang integrated akan tetapi berada di dalam konteks
simbiosis mutualistik yang sangat mendasar. Dewasa ini hubungan antara negara
dan Islam sangat menentukan terhadap bagaimana masyarakat bisa
disejahterakan.14

Ketujuh, salah satu kontribusi terbesar bagi tokoh-tokoh Islam baik di masa lalu
maupun sekarang ialah melalui jalur pendidikan. Dunia pendidikan Islam sudah



bukan lagi sebagai pendidikan pinggiran tetapi sudah memasuki wilayah tengah.
Pendidikan pesantren, pendidikan madrasah dan pendidikan nonformal lain yang
berciri khas keislaman sudah menjadi daya tarik yang kuat bagi masyarakat. Slogan
“pendidikan Islam lebih baik dan lebih baik pendidikan Islam” atau yang lain
“Pendidikan madrasah lebih baik dan lebih baik madrasah” sudah bukan lagi slogan
tanpa makna akan tetapi sudah menjadi realitas.1>

Penutup

Sesungguhnya Islam itu satu dan tidak ada Islam dalam ajaran yang berbeda.
I[slam itu sumbernya adalah Al Qur’an, Al Hadits dan pendapat para ulama. Jika yang
pertama dan kedua itu sudah final, artinya tidak ada perubahan-perubahan dari
keduanya. Namun demikian, dalam pendapat para ulama akan sangat tergantung
pada zamannya sesuai dengan problem dan tantangan masyarakat di era sekarang.
Oleh karena itu, di kala pemahaman masyarakat berkembang tentu juga
mengharuskan adanya penafsiran-penafsiran baru yang relevan dengan dunia
kekinian. Akan tetapi satu hal yang pasti bahwa Islam dapat berkembang di
masyarakat tentu disebabkan oleh keberadaan para tokoh dan berbagai upaya yang
dilakukan, baik dakwah maupun pendidikan.

Dan semua ini, saya kira dimulai dari kontribusi kaum muslim pesisiran yang
semenjak awal telah memberikan smbangan nyata bagi Islamisasi di Nusantara.
Jadi, saya rasa sumbangan terbesar bagi dunia pesisiran terhadap Islamisasi
Nusantara ialah karena kecerdasan dan kearifannya dalam menyikapi terhadap
dunia sosial, budaya, politik dan ekonomi di masa lalu, dan berimbas sampai
sekarang.

Wallahu a’lam bi al shawab.

1 Makalah disampaikan pada Seminar Nasional di [AIN Kudus, 27/09/2018.

2 Guru Besar Sosiologi UIN Sunan Ampel Surabaya.

3 Nur Syam, Islam Pesisir (Jogyakarta: LKiS, 2005), hlm. 1-7

4 Lihat Uka Tjandrasasmita dalam Haryati Soebadiyo, “Dynamic of Indonesian
History” sebagaimana dikutip oleh Nur Syam, Islam Pesisir..., hlm. 65.

5 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad
VXII dan XVIII, (Jakarta: Mizan, 1994).

6 Buku yang sangat baik mengulas tentang kedatangan Islam pada tahap awal
berdasarkan atas kajian arkeologis ialah tulisan Uka Tjandrasasmita. Menurut
beliau bahwa masih terdapat perbedaan pendapat tentang kapan sesungguhnya
[slam datang ke Nusantara dan bagaimana Islam tersebut disebarkan oleh para da’i.
Periksa Uka Tjandrasasmita, Arkeologi Islam Nusantara, (Jakarta: Gramedia, 2009).
7 Azyumardi Azra, Jaringan Global dan Lokal Islam Nusantara, (Jakarta: Mizan,
2002).

8 Periksa, Nur Syam, Islam Nusantara Berkemajuan, Tantangan dan Upaya Moderasi
Agama, (Semarang: Fatawa Publishing, 2018).

9 Periksa, Muhammad Syamsu, Ulama Pembawa Islam di Indonesia, (Jakarta:
Lentera, 1996).



10Menurut Zamakhsyari Dhofier, dunia pesantren yang selama ini dianggap paling
stagnan, ternyata telah terjadi perubahan yang sangat mendasar. Periksa,
Zamakhsayri Dhofier, Tradisi Pesantren, Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya
Mengenai Masa Depan Indonesia, (Jakarta: LP3ES, 2011), hlm. 5. Lalu, di dalam
catatan Karel Steenbrink juga dinyatakan bahwa semenjak terjadi perubahan
system pendidikan di Pesantren dari Pesantren, ke Madrasah, ke Sekolah maka
sebenarnya terjadi perubahan yang sangat mendasar. Periksa Karel Steenbrink,
Pesantren, Madrasah, Sekolah (Jakarta: LP3ES, 1998). Secara teoretik, John O. Volt
melakukan kajian yang sangat menarik tentang bagaimana di dalam Islam ternyata
terdapat keajegan dan perubahan secara perlahan tetapi pasti. Periksa John Obert
Volt, Islam: Continuity and Change in the Modern World, (Syracuse University Press,
1994).

11 Di dalam pandangan Geertz, bahwa perjalanan panjang pertemuan antara Islam
dengan budaya local tersebut menghasilkan coraknya yang sinkretik, yaitu
menyatunya Islam dengan animism, dinamisme dan agama-agama local, sehingga
warna Islamnya nyaris tidak ditemui seperti di dalam melting pot. Periksa, Clifford
Geertz, Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa, (Jakarta: Pustaka Jaya,
1981). Pandangan ini ditolak oleh Woodward, yang menyatakan bahwa yang terjadi
bukanlah sinkretisme tetapi akulturasi, yaitu dialog antara Islam dengan budaya
local yang menghasilkan Islam yang berciri khas, Islam Jawa. Periksa, Mark R.
Woodward, Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of
Jogyakarta, (An Arbor, UMI, 1988).

12 Nur Syam, “Islam Kolaboratif: Memahami Konstruksi Sosial Upacara pada
Masyarakat Pesisir Palang, Tuban, Jawa Timur” dalam Qualita Ahsana, Vol. VI, No. 1
April 2004, hlm. 1-13.

13 Ada sebuah konsep yang menarik untuk dikaji lebih lanjut terkait dengan
masuknya system pemerintahan sebagai wadah penyebaran Islam di Indonesia
yaitu konsep pelembagaan Islam. Di dalam konsep ini terdapat gagasan bahwa Islam
akan menjadi lebih memiliki pengaruh jika mengganakan system pemerintahan
untuk menyebarkannya. Munculnya sejumlah kerajaan di Nusantara yang memiliki
system pemerintahan yang berbasis Islam tentu menjadi sarana efektif untuk
menyebarkan Islam. Kerajaan Demak, Pajang, Mataram, lalu di luar Jawa seperti
Kerajaan Islam di Aceh, di Sulawesi dan Maluku tentu menjadi bukti bahwa Islam
memang berkembang melalui pemerintahan. Periksa Nur Syam, Islam Pesisir-..., hlm.
69-79. Periksa juga Amri Marzali, “Proses Kemapanan Islam Jawa Abad ke 15 dan ke
16, dalam Islamika, No. 6, 1995.

14 Secara historis, Islam dan negara di Indonesia mengalami pasang surut. Ada
kalanya sangat harmonis tetapi juga terdapat hubungan yang antagonistis, bahkan
konfliktual. Pada masa Orde Lama, maka hubungan Islam dengan negara bercorak
antagonistic, yaitu relasi yang fluktuatif dan tidak menentu. Sangat tergantung pada
situasi politik yang berkembang di kala itu. Di era Orde Baru, bahkan juga terdapat
nuansa konfliktual, di mana Islam secara tidak langsung dipinggirkan di dalam
system pemerintahan. Hanya pada akhir masa Orde Baru, maka relasi Islam dan
pemerintah itu mulai berjalan membaik, yaitu semenjak diterimanya asas Tunggal
Pancasila sebagai asas oleh organisasi [slam, misalnya NU. Di masa Orde Reformasi,



relasi antara Islam itu sudah bercorak simbiosis mutualisme, sehingga Islam sangat
mewarnai terhadap percaturan public, termasuk juga lahirnya system perundang-
undangan berbasis Islam. Periksa Faisal Ismail, Islam and Pancasila, Indonesia
Politics 1945-1995 (Jakarta: Balitbang Depag., 2001).

15 A. Umar, Madrasah Transformatif, Best Practices Pengelolaan Madrasah di Kota
Santri, (Semarang: Fatawa Publishing, 2015).



