
KONTRIBUSI	
  ISLAM	
  PESISIRAN	
  DALAM	
  PEMBENTUKAN	
  	
  
TRADISI	
  ISLAM	
  NUSANTARA1	
  
	
  
Oleh:	
  Prof.	
  Dr.	
  H.	
  Nur	
  Syam,	
  MSi2	
  	
  

	
  
Pendahuluan	
  

Secara	
  teoretik	
  tidak	
  bisa	
  dibantah	
  bahwa	
  Islam	
  mula	
  pertama	
  berkembang	
  di	
  
wilayah	
  pesisir.	
  Meskipun	
   teori	
   Islamisasi	
  Nusantara	
   tidak	
   seluruhnya	
  disebabkan	
  
oleh	
  faktor	
  perdagangan,	
  tetapi	
  juga	
  pendakwah	
  sufi	
  dan	
  lainnya,	
  akan	
  tetapi	
  secara	
  
umum	
  bisa	
  dinyatakan	
  bahwa	
  Islam	
  pertama	
  kali	
  memang	
  berkembang	
  di	
  wilayah	
  
pesisir	
  dan	
  kemudian	
  terus	
  berkembang	
  di	
  wilayah	
  pedalaman.3	
  

Pada	
  abad	
  ke	
  14	
  sudah	
  terdapat	
  komunitas	
  muslim	
  di	
  wilayah	
  pesisiran	
  Jawa,	
  
yang	
   memang	
   memperoleh	
   peluang	
   dari	
   para	
   pejabat	
   negara	
   kala	
   itu	
   untuk	
  
menjalankan	
   perdagangan	
   berbasis	
   pada	
   pertukaran	
   barang	
   dari	
   luar	
   negeri	
   ke	
  
Nusantara	
  dan	
  juga	
  produk	
  barang	
  dari	
  Nusantara	
  yang	
  dibawa	
  ke	
  luar	
  negeri.	
  Para	
  
pedagang	
  dari	
  Timur	
  Tengah	
  dan	
  juga	
  India	
  serta	
  Cina	
  telah	
  hadir	
  dalam	
  percaturan	
  
perdagangan	
  di	
  Nusantara,	
  khususnya	
  di	
  Jawa.4	
  

Pusat-­‐pusat	
   perdagangan	
   itu	
  memang	
  di	
  wilayah	
  pesisiran	
   dengan	
  pelabuhan	
  
yang	
   besar,	
   misalnya	
   Surabaya,	
   Gresik	
   dan	
   Tuban,	
   serta	
   beberapa	
   di	
   pusat	
  
komunitas	
  Muslim	
  di	
  pesisiran.	
  Semuanya	
  menggambarkan	
  bahwa	
  Islam	
  pesisiran	
  
telah	
  menjalankan	
  dakwah	
  dan	
  penyiaran	
  Islam	
  melalui	
  berbagai	
  macam	
  proses	
  dan	
  
hasilnya.	
   Munculnya	
   pesantren	
   di	
   Surabaya—Pesantren	
   Ampel—dan	
   juga	
  
pesantren	
   di	
   Giri	
   Gresik	
   memberikan	
   indikasi	
   bahwa	
   daerah	
   pesisir	
   memang	
  
menjadi	
  pusat	
  penyebaran	
  Islam	
  dan	
  pendidikan	
  Islam	
  di	
  kala	
  itu.5	
  

	
  
Basis	
  Islam	
  itu	
  Sama	
  

Ada	
   7	
   (tujuh)	
   hal	
   yang	
   ingin	
   saya	
   tuliskan	
   terkait	
   dengan	
   bagaimana	
   upaya	
  
komunitas	
  Islam	
  Pesisiran	
  dalam	
  mengembangkan	
  Islam	
  di	
  wilayah	
  Nusantara,	
  lalu	
  
bagaimana	
   Islam	
   pesisiran	
   berkontribusi	
   dalam	
   pembentukan	
   budaya	
   Islam	
  
Nusantara	
  yang	
  sungguh	
  mengagumkan.	
  

Pertama,	
   baik	
   teori	
   Arab	
   maupun	
   teori	
   India—Gujarat—telah	
   menghasilkan	
  
sumber	
   daya	
   da’i	
   yang	
   luar	
   biasa.	
   Islam	
   di	
   Nusantara	
   tentu	
   tidak	
   bisa	
   dipisahkan	
  
dari	
   para	
   wali	
   yang	
   mengembangkan	
   Islam.	
   Para	
   wali	
   inilah	
   yang	
   sesungguhnya	
  
memiliki	
   kontribusi	
   yang	
   sangat	
   positif	
   di	
   dalam	
   pengembangan	
   Islam.	
   Mereka	
  
bukan	
  hanya	
  mengajar	
  di	
  tempat	
  tinggalnya,	
  akan	
  tetapi	
  berpindah-­‐pindah	
  dari	
  satu	
  
wilayah	
  ke	
  wilayah	
  lain.	
  Misalnya,	
  Sunan	
  Giri	
  yang	
  memiliki	
  jejak	
  sejarah	
  di	
  Ternate,	
  
lalu	
   juga	
   di	
   Nusantara	
   Barat	
   dan	
   Bali.	
   Islamisasi	
   di	
   Palu,	
  misalnya	
   dilakukan	
   oleh	
  
wali,	
   Datuk	
   Karama	
   dari	
   Sumatera.	
   Misalnya	
   Syekh	
   Jumadil	
   Kubra—kakeknya	
  
Sunan	
  Ampel—adalah	
  seorang	
  wali	
  yang	
  bisa	
  saja	
  menetap	
  di	
  Trowulan	
  Mojokerto	
  
akan	
   tetapi	
   juga	
   memiliki	
   jejak	
   di	
   Sulawesi	
   Selatan.	
   Lalu	
   Sunan	
   Bonang	
  memiliki	
  
jejak	
   sejarah	
   di	
   Madura	
   dan	
   juga	
   di	
   Bawean,	
   Gresik.	
   Sunan	
   Bonang	
   menetap	
   di	
  
Tuban,	
  tetapi	
  beliau	
  adalah	
  da’i	
  keliling	
  dari	
  satu	
  wilayah	
  ke	
  wilayah	
  lain.6	
  

Kedua,	
   sumber	
   transmisi	
   keilmuan	
   semenjak	
   dahulu	
   adalah	
   Islam	
   Timur	
  
Tengah.	
   Hampir	
   semua	
   para	
   wali	
   memiliki	
   jejak	
   keilmuan	
   dari	
   Mekkah.	
  
Sebagaimana	
  diketahui	
  bahwa	
  sumber	
  intelektual	
  para	
  wali	
  ialah	
  ajaran	
  Islam	
  yang	
  
berada	
  di	
  Timur	
  Tengah.	
  Nyaris	
  semua	
  wali	
  adalah	
  mereka	
  yang	
  secara	
  intelektual	
  



memiliki	
  jaringan	
  dengan	
  ulama-­‐ulama	
  Timur	
  Tengah.	
  Itulah	
  sebabnya	
  relasi	
  antara	
  
Arab	
   Saudi	
   dengan	
   Indonesia	
   bukan	
   hanya	
   sebagaimana	
   relasi	
   antara	
   Indonesia	
  
dengan	
  negara	
  lainnya,	
  akan	
  tetapi	
  berbasis	
  pada	
  kesamaan	
  teologis,	
  keilmuan	
  dan	
  
bahkan	
   ukhuwah	
   Islamiyah.	
   Jadi,	
   sesungguhnya	
   Islam	
   Nusantara	
   atau	
   Islam	
  
Indonesia	
  tidak	
  bisa	
  dipisahkan	
  dengan	
  Islam	
  Timur	
  Tengah,	
  khususnya	
  Arab	
  Saudi.	
  
Tidak	
  ada	
  keraguan	
  bahwa	
  para	
  penyebar	
  Islam	
  dari	
  dulu	
  hingga	
  sekarang	
  memiliki	
  
kedekatan	
  psikhologis	
  dengan	
  dunia	
  Arab.7	
  	
  

Islam	
  Sunni	
  yang	
  menjadi	
  pandangan	
  atau	
   tafsir	
  keislaman	
  yang	
  dimiliki	
   oleh	
  
Islam	
  Nusantara	
   atau	
   Islam	
   Indonesia	
  dengan	
  kebanyakan	
   Islam	
  di	
  Timur	
  Tengah	
  
tentu	
   juga	
   menjadi	
   bagian	
   tidak	
   terpisahkan	
   mengenai	
   “kesamaan”	
   pemahaman	
  
atau	
   tafsir	
   keagamaan.	
   Jika	
   ada	
   yang	
   berbeda	
   hal	
   itu	
   bukan	
   hal	
   prinsip	
   di	
   dalam	
  
Islam	
  tetapi	
  hanyalah	
  pada	
  dimensi	
  cabang-­‐cabangnya	
  yang	
  disebabkan	
  oleh	
  tafsir	
  
agama.	
  Al	
  Qur’an	
  dan	
  Al	
  Hadits	
  memang	
  merupakan	
  sumber	
  utama	
  di	
  dalam	
  Islam	
  
dan	
   hal	
   itu	
   tidak	
   akan	
   berubah.	
   Hanya	
   memang	
   harus	
   diakui	
   bahwa	
   ada	
   banyak	
  
tafsir	
   tentang	
   Al	
   Qur’an	
   atau	
   Al	
   hadits,	
   sehingga	
   tentu	
   akan	
   terdapat	
   ragam	
  
penafsiran.	
  Dengan	
  bahasa	
  yang	
  sedikit	
  “nyentrik”	
  bisa	
  dinyatakan	
  “Satu	
  Kitab	
  Suci,	
  
Seribu	
   Tafsir”.	
   Sesama	
   kaum	
   Sunni	
   tetapi	
   memiliki	
   rujukan	
   tertentu	
   atas	
   paham	
  
keagamaannya.	
   Apalagi	
   dengan	
   kelompok	
   lain	
   di	
   luar	
   sunni,	
   tentu	
   ada	
   perbedaan	
  
yang	
  nyata,	
  namun	
  selama	
  dimensi	
   tauhid	
  dan	
   ritual	
  dasarnya	
   sama,	
  maka	
  hal	
   itu	
  
adalah	
  kekayaan	
  tafsir	
  atas	
  ajaran	
  agama.8	
  	
  

Ketiga,	
   tidak	
  bisa	
  dipungkiri	
  bahwa	
  para	
  penyebar	
  Islam	
  generasi	
  awal	
  adalah	
  
para	
  habaib	
  yang	
  memang	
  merekalah	
  yang	
  memperoleh	
  transmisi	
  ajaran	
  Islam	
  dari	
  
sumber	
   otentiknya.	
   Makanya,	
   penghormatan	
   terhadap	
   para	
   habaib	
   itu	
   menjadi	
  
bagian	
  yang	
  tidak	
  terpisahkan	
  dari	
  kehidupan	
  keagamaan	
  di	
  Nusantara	
  ini.	
  Berislam	
  
yang	
   benar	
   ialah	
   dengan	
   menghargai	
   warisan	
   leluhurnya–ajaran	
   Islam	
   yang	
  
ditinggalkan	
   oleh	
   para	
   Habaib—dan	
   mengamalkannya	
   sesuai	
   dengan	
   konteks	
  
zamannya. 9 	
  Kita	
   semua	
   juga	
   harus	
   meyakini	
   bahwa	
   ada	
   perubahan	
   di	
   dalam	
  
kehidupan	
   ini,	
   misalnya	
   jika	
   di	
   masa	
   lalu	
   orang	
   pergi	
   haji	
   dengan	
   onta,	
   maka	
  
sekarang	
  tentu	
  dengan	
  pesawat	
  terbang	
  dan	
  mobil.	
  Jadi,	
  jangan	
  memaksakan	
  untuk	
  
mengamalkan	
   agama	
   seperti	
   14	
   abad	
   yang	
   lalu,	
   terutama	
   yang	
   terkait	
   dengan	
  
instrument	
  keagamaan	
  itu.	
  Ada	
  yang	
  tidak	
  boleh	
  berubah	
  semenjak	
  Islam	
  pertama	
  
hadir	
   di	
   dunia	
   ini	
   dan	
   ada	
   yang	
   dapat	
   berubah	
   karena	
   perubahan	
   zaman	
   karena	
  
memang	
  memungkinkan	
  untuk	
  perubahan	
  tersebut.	
  Dimensi	
  ketuhanan,	
  ritual	
  yang	
  
tidak	
  boleh	
  berubah	
  dan	
  ajaran	
  mendasar	
  di	
  dalam	
  Islam	
  tentu	
  tidak	
  boleh	
  berubah,	
  
akan	
  tetapi	
  dimensi	
  instrumental	
  tentu	
  boleh	
  berubah.	
  Ada	
  sesuatu	
  yang	
  continuity	
  
dan	
  ada	
  yang	
  change.10	
  	
  

Keempat,	
   Islam	
  datang	
  di	
  suatu	
  tempat	
  pastilah	
  bukan	
  berada	
  di	
   lahan	
  kosong	
  
yang	
   sama	
   sekali	
   belum	
   ada	
   tradisi	
   dan	
   budayanya.	
   Setiap	
   daerah	
   yang	
   didatangi	
  
oleh	
   para	
   pendakwah	
   Islam,	
   selalu	
   saja	
   sudah	
   merupakan	
   daerah	
   yang	
   secara	
  
kebudayaan	
   sudah	
  maju.	
   Islam	
   datang	
   ke	
   Nusantara	
   ketika	
   sistem	
   pemerintahan,	
  
sistem	
   ekonomi,	
   sistem	
   sosial	
   dan	
   sistem	
  budayanya	
   sudah	
  maju.	
   Tidak	
   ada	
   yang	
  
meragukan	
   kehebatan	
   kerajaan	
   Majapahit	
   yang	
   memiliki	
   wilayah	
   seluas	
   wilayah	
  
Nusantara	
   sekarang.	
   Tentu	
   saja,	
   sistem	
   ekonomi,	
   sosial,	
   budaya	
   dan	
   politiknya	
  
sudah	
  maju.	
  Islam	
  datang	
  pada	
  saat	
  yang	
  tepat	
  ketika	
  sistem-­‐sistem	
  tersebut	
  gagal	
  
menyejahterakan	
  masyarakat	
  dan	
  sistem	
  tersebut	
  goyah	
  karena	
  peperangan	
  antar	
  



kerajaan	
  di	
  dalamnya.	
  Di	
  saat	
  seperti	
  ini	
  Islam	
  datang	
  dan	
  menawarkan	
  sistem	
  baru	
  
yang	
  egaliter,	
  berkeadilan	
  dan	
  berkesejahteraan.	
  	
  

Di	
   Nusantara	
   telah	
   terdapat	
   berbagai	
   macam	
   tradisi	
   dan	
   budaya.	
   Baik	
   yang	
  
terkait	
   dengan	
   life	
   style	
   atau	
   keyakinannya.	
  11	
  	
   Semuanya	
   tentu	
   semuanya	
   saling	
  
berdialog	
   lalu	
   saling	
   memberi	
   dan	
   menerima.	
   Makanya,	
   ada	
   yang	
   menyebutnya	
  
dengan	
   konsep	
   sinkretik,	
   akulturatif	
   dan	
   juga	
   kolaboratif.	
   Semuanya	
  
menggambarkan	
   tentang	
   bagaimana	
   Islam	
   itu	
   bertemu	
   dengan	
   budaya	
   lokal	
   yang	
  
sudah	
  mapan	
  di	
  wilayah	
  kebudayaannya.	
  	
  

Kelima,	
   dalam	
   perjumpaan	
   dengan	
   budaya	
   lokal	
   tersebut,	
   terdapat	
   hal	
   yang	
  
unik.	
   Nyaris	
   semua	
   tradisi	
   lokal	
   kemudian	
   bisa	
   diintegrasikan	
   dengan	
   konsepsi	
  
Islam.	
  Di	
  wilayah	
  pesisiran	
  dan	
  saya	
  kira	
  juga	
  di	
  wilayah	
  pedalaman,	
  sudah	
  terdapat	
  
budaya	
   lokal	
   yang	
   semula	
   sangat	
   jauh	
   dari	
   konsepsi	
   Islam.	
   Misalnya	
   tradisi	
  
manganan	
   di	
   kuburan,	
   tradisi	
  nyadran	
   di	
   sumur	
   dan	
   tradisi	
   lainnya	
   yang	
   senafas	
  
dengan	
  tindakan	
  animisme	
  dan	
  dinamisme	
  lainnya.	
  Namun	
  dengan	
  caranya	
  sendiri	
  
para	
  pendakwah	
  dan	
  pemuka	
  agama	
  kemudian	
  bisa	
  mengintegrasikan	
  tradisi	
  lokal	
  
tersebut	
   dengan	
   nafas	
   Islami.	
   Di	
   wilayah	
   pesisir	
   Tuban	
   Jawa	
   Timur,	
   misalnya	
  
terdapat	
  penggolongan	
  Wong	
  NU,	
  Wong	
  Muhammadiyah	
  dan	
  Wong	
  Abangan.	
  Wong	
  
NU	
  dan	
  Wong	
  Abangan	
  memiliki	
  medan	
  budaya	
  yang	
  sama.	
  Cultural	
  sphere	
  itu	
  ialah	
  
kuburan	
  atau	
  makam	
  dan	
  sumur.	
  Ada	
  banyak	
  sumur	
  yang	
  berdasarkan	
  keyakinan	
  
lokal	
   dibikin	
   oleh	
   para	
   Wali.	
   Tempat	
   ini	
   dianggap	
   sacral,	
   akan	
   tetapi	
   dijadikan	
  
sebagai	
   tempat	
   untuk	
   nyadran	
   yang	
   memiliki	
   konotasi	
   budaya	
   animisme	
   atau	
  
dinamisme.	
   Ketika	
   Wong	
   NU	
   dan	
   Abangan	
   bertemu	
   di	
   ruang	
   budaya	
   seperti	
   ini,	
  
maka	
   secara	
   pelan	
   tetapi	
   pasti	
   tradisi	
   nyadran	
   atau	
   manganan	
   tersebut	
   dapat	
  
diubah	
  dengan	
  memasukkan	
  ajaran	
  Islam	
  di	
  dalamnya.	
  Yang	
  semula	
  Tayuban	
  atau	
  
Sindiran	
  lalu	
  diganti	
  dengan	
  Yasinan	
  dan	
  Tahlilan.	
  Cultural	
  sphere	
  tetap,	
  akan	
  	
  tetapi	
  
isi	
  atau	
  substansi	
  berubah	
  menjadi	
  lebih	
  Islami.	
  Dari	
  Tayuban	
  menjadi	
  Thayiban.12	
  	
  

Keenam,	
   Lalu	
   dari	
   sistem	
  dakwah	
   yang	
   bercorak	
   individual	
  menjadi	
   bercorak	
  
negara,	
   yaitu	
   dengan	
   munculnya	
   kerajaan	
   Demak,	
   dengan	
   sistem	
   pemerintahan	
  
monarkhi	
  yang	
  didukung	
  oleh	
  para	
  waliyullah	
  di	
  tanah	
  Jawa.	
  Semua	
  berjalan	
  sesuai	
  
dengan	
   scenario	
   yang	
   sudah	
   ditetapkan,	
   yaitu	
   negara	
   sebagai	
   instrument	
   untuk	
  
mengembangkan	
   agama	
   Islam.	
   Tentu	
   ada	
   riak-­‐rial	
   kecil	
   atau	
   benturan	
   antara	
  
kerajaan	
  lama	
  dengan	
  yang	
  baru,	
  tetapi	
  sejauh	
  yang	
  dicatat	
  di	
  dalam	
  sejarah	
  tentu	
  
tidak	
  terdapat	
  peperangan	
  besar	
  di	
  dalam	
  proses	
  menjadikan	
  negara	
  sebagai	
  sistem	
  
penguatan	
  Islam	
  di	
  dalamnya.13	
  	
  

Di	
  dalam	
  perkembangan	
  berikutnya,	
  relasi	
  antara	
  Islam	
  dan	
  negara	
  mengalami	
  
pasang	
   surut.	
   Ada	
   kalanya	
   sangat	
   dekat	
   dan	
   ada	
   kalanya	
   menjauh.	
   Nuansa	
  
konfliktual	
  tentu	
  saja	
  terjadi,	
  misalnya	
  di	
  seputar	
  tahun	
  1965.	
  Akan	
  tetapi	
  pasca	
  itu,	
  
maka	
  relasi	
  antara	
  Islam	
  dan	
  negara	
  semakin	
  kondusif.	
  Meskipun	
  diwarnai	
  dengan	
  
religious	
   prejudice	
   di	
   masa	
   lalu,	
   akan	
   tetapi	
   dewasa	
   ini	
   kita	
  melihat	
   bahwa	
   relasi	
  
antara	
   Islam	
   dan	
   negara	
   sudah	
   semakin	
   baik	
   dan	
   nyaris	
   tidak	
   bisa	
   dipisahkan.	
  
Meskipun	
   bukan	
   relasi	
   yang	
   integrated	
   akan	
   tetapi	
   berada	
   di	
   dalam	
   konteks	
  
simbiosis	
  mutualistik	
   yang	
   sangat	
  mendasar.	
   Dewasa	
   ini	
   hubungan	
   antara	
   negara	
  
dan	
   Islam	
   sangat	
   menentukan	
   terhadap	
   bagaimana	
   masyarakat	
   bisa	
  
disejahterakan.14	
  

Ketujuh,	
  salah	
  satu	
  kontribusi	
  terbesar	
  bagi	
  tokoh-­‐tokoh	
  Islam	
  baik	
  di	
  masa	
  lalu	
  
maupun	
   sekarang	
   ialah	
   melalui	
   jalur	
   pendidikan.	
   Dunia	
   pendidikan	
   Islam	
   sudah	
  



bukan	
   lagi	
   sebagai	
   pendidikan	
   pinggiran	
   tetapi	
   sudah	
   memasuki	
   wilayah	
   tengah.	
  
Pendidikan	
   pesantren,	
   pendidikan	
  madrasah	
   dan	
   pendidikan	
   nonformal	
   lain	
   yang	
  
berciri	
  khas	
  keislaman	
  sudah	
  menjadi	
  daya	
  tarik	
  yang	
  kuat	
  bagi	
  masyarakat.	
  Slogan	
  
“pendidikan	
   Islam	
   lebih	
   baik	
   dan	
   lebih	
   baik	
   pendidikan	
   Islam”	
   atau	
   yang	
   lain	
  
“Pendidikan	
  madrasah	
  lebih	
  baik	
  dan	
  lebih	
  baik	
  madrasah”	
  sudah	
  bukan	
  lagi	
  slogan	
  
tanpa	
  makna	
  akan	
  tetapi	
  sudah	
  menjadi	
  realitas.15	
  

	
  
Penutup	
  	
  

Sesungguhnya	
   Islam	
   itu	
   satu	
  dan	
   tidak	
   ada	
   Islam	
  dalam	
  ajaran	
   yang	
  berbeda.	
  
Islam	
  itu	
  sumbernya	
  adalah	
  Al	
  Qur’an,	
  Al	
  Hadits	
  dan	
  pendapat	
  para	
  ulama.	
  Jika	
  yang	
  
pertama	
   dan	
   kedua	
   itu	
   sudah	
   final,	
   artinya	
   tidak	
   ada	
   perubahan-­‐perubahan	
   dari	
  
keduanya.	
   Namun	
   demikian,	
   dalam	
   pendapat	
   para	
   ulama	
   akan	
   sangat	
   tergantung	
  
pada	
  zamannya	
  sesuai	
  dengan	
  problem	
  dan	
  tantangan	
  masyarakat	
  di	
  era	
  sekarang.	
  
Oleh	
   karena	
   itu,	
   di	
   kala	
   pemahaman	
   masyarakat	
   berkembang	
   	
   tentu	
   juga	
  
mengharuskan	
   adanya	
   penafsiran-­‐penafsiran	
   baru	
   yang	
   relevan	
   dengan	
   dunia	
  
kekinian.	
   Akan	
   tetapi	
   satu	
   hal	
   yang	
   pasti	
   bahwa	
   Islam	
   dapat	
   berkembang	
   di	
  
masyarakat	
  tentu	
  disebabkan	
  oleh	
  keberadaan	
  para	
  tokoh	
  dan	
  berbagai	
  upaya	
  yang	
  
dilakukan,	
  baik	
  dakwah	
  maupun	
  pendidikan.	
  	
  

Dan	
  semua	
   ini,	
   saya	
  kira	
  dimulai	
  dari	
  kontribusi	
  kaum	
  muslim	
  pesisiran	
  yang	
  
semenjak	
   awal	
   telah	
   memberikan	
   smbangan	
   nyata	
   bagi	
   Islamisasi	
   di	
   Nusantara.	
  
Jadi,	
   saya	
   rasa	
   sumbangan	
   terbesar	
   bagi	
   dunia	
   pesisiran	
   terhadap	
   Islamisasi	
  
Nusantara	
   ialah	
   karena	
   kecerdasan	
   dan	
   kearifannya	
   dalam	
   menyikapi	
   terhadap	
  
dunia	
   sosial,	
   budaya,	
   politik	
   dan	
   ekonomi	
   di	
   masa	
   lalu,	
   dan	
   berimbas	
   sampai	
  
sekarang.	
  

Wallahu	
  a’lam	
  bi	
  al	
  shawab.	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  Makalah	
  disampaikan	
  pada	
  Seminar	
  Nasional	
  di	
  	
  IAIN	
  Kudus,	
  27/09/2018.	
  
2	
  Guru	
  Besar	
  Sosiologi	
  UIN	
  Sunan	
  Ampel	
  Surabaya.	
  	
  	
  
3	
  Nur	
  Syam,	
  Islam	
  Pesisir	
  (Jogyakarta:	
  LKiS,	
  2005),	
  hlm.	
  1-­‐7	
  
4	
  Lihat	
  Uka	
  Tjandrasasmita	
  dalam	
  Haryati	
  Soebadiyo,	
  “Dynamic	
  of	
  Indonesian	
  
History”	
  sebagaimana	
  dikutip	
  oleh	
  Nur	
  Syam,	
  Islam	
  Pesisir…,	
  hlm.	
  65.	
  
5	
  Azyumardi	
  Azra,	
  Jaringan	
  Ulama	
  Timur	
  Tengah	
  dan	
  Kepulauan	
  Nusantara	
  Abad	
  
VXII	
  dan	
  XVIII,	
  	
  (Jakarta:	
  Mizan,	
  1994).	
  	
  
6	
  Buku	
  yang	
  sangat	
  baik	
  mengulas	
  tentang	
  kedatangan	
  Islam	
  pada	
  tahap	
  awal	
  
berdasarkan	
  atas	
  kajian	
  arkeologis	
  ialah	
  tulisan	
  Uka	
  Tjandrasasmita.	
  Menurut	
  
beliau	
  bahwa	
  masih	
  terdapat	
  perbedaan	
  pendapat	
  tentang	
  kapan	
  sesungguhnya	
  
Islam	
  datang	
  ke	
  Nusantara	
  dan	
  bagaimana	
  Islam	
  tersebut	
  disebarkan	
  oleh	
  para	
  da’i.	
  
Periksa	
  Uka	
  Tjandrasasmita,	
  Arkeologi	
  Islam	
  Nusantara,	
  (Jakarta:	
  Gramedia,	
  2009).	
  	
  	
  
7	
  Azyumardi	
  Azra,	
  Jaringan	
  Global	
  dan	
  Lokal	
  Islam	
  Nusantara,	
  (Jakarta:	
  Mizan,	
  
2002).	
  
8	
  Periksa,	
  	
  Nur	
  Syam,	
  Islam	
  Nusantara	
  Berkemajuan,	
  Tantangan	
  dan	
  Upaya	
  Moderasi	
  
Agama,	
  (Semarang:	
  Fatawa	
  Publishing,	
  2018).	
  	
  
9	
  Periksa,	
  Muhammad	
  Syamsu,	
  Ulama	
  Pembawa	
  Islam	
  di	
  Indonesia,	
  (Jakarta:	
  
Lentera,	
  1996).	
  	
  



	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10Menurut	
  Zamakhsyari	
  Dhofier,	
  dunia	
  pesantren	
  yang	
  selama	
  ini	
  dianggap	
  paling	
  
stagnan,	
  ternyata	
  	
  telah	
  terjadi	
  perubahan	
  yang	
  sangat	
  mendasar.	
  Periksa,	
  
Zamakhsayri	
  Dhofier,	
  Tradisi	
  Pesantren,	
  Studi	
  Pandangan	
  Hidup	
  Kyai	
  dan	
  Visinya	
  
Mengenai	
  Masa	
  Depan	
  Indonesia,	
  (Jakarta:	
  LP3ES,	
  2011),	
  hlm.	
  5.	
  Lalu,	
  di	
  dalam	
  
catatan	
  Karel	
  Steenbrink	
  juga	
  dinyatakan	
  bahwa	
  semenjak	
  terjadi	
  perubahan	
  
system	
  pendidikan	
  di	
  Pesantren	
  dari	
  Pesantren,	
  ke	
  Madrasah,	
  ke	
  Sekolah	
  maka	
  
sebenarnya	
  terjadi	
  perubahan	
  yang	
  sangat	
  mendasar.	
  Periksa	
  Karel	
  Steenbrink,	
  
Pesantren,	
  Madrasah,	
  Sekolah	
  (Jakarta:	
  LP3ES,	
  1998).	
  Secara	
  teoretik,	
  John	
  O.	
  Volt	
  
melakukan	
  kajian	
  yang	
  sangat	
  menarik	
  tentang	
  bagaimana	
  di	
  dalam	
  Islam	
  ternyata	
  
terdapat	
  keajegan	
  dan	
  perubahan	
  secara	
  perlahan	
  tetapi	
  pasti.	
  Periksa	
  John	
  Obert	
  	
  
Volt,	
  Islam:	
  Continuity	
  and	
  Change	
  in	
  the	
  Modern	
  World,	
  (Syracuse	
  University	
  Press,	
  
1994).	
  
11	
  Di	
  dalam	
  pandangan	
  Geertz,	
  bahwa	
  perjalanan	
  panjang	
  pertemuan	
  antara	
  Islam	
  
dengan	
  budaya	
  local	
  tersebut	
  menghasilkan	
  coraknya	
  yang	
  sinkretik,	
  yaitu	
  
menyatunya	
  Islam	
  dengan	
  animism,	
  dinamisme	
  dan	
  agama-­‐agama	
  local,	
  sehingga	
  
warna	
  Islamnya	
  nyaris	
  tidak	
  ditemui	
  seperti	
  di	
  dalam	
  melting	
  pot.	
  Periksa,	
  Clifford	
  
Geertz,	
  Abangan,	
  Santri,	
  Priyayi	
  dalam	
  Masyarakat	
  Jawa,	
  (Jakarta:	
  Pustaka	
  Jaya,	
  
1981).	
  Pandangan	
  ini	
  ditolak	
  oleh	
  Woodward,	
  yang	
  menyatakan	
  bahwa	
  yang	
  terjadi	
  
bukanlah	
  sinkretisme	
  tetapi	
  akulturasi,	
  yaitu	
  dialog	
  antara	
  Islam	
  dengan	
  budaya	
  
local	
  yang	
  menghasilkan	
  Islam	
  yang	
  berciri	
  khas,	
  Islam	
  Jawa.	
  Periksa,	
  Mark	
  R.	
  
Woodward,	
  Islam	
  in	
  Java:	
  Normative	
  Piety	
  and	
  Mysticism	
  in	
  the	
  Sultanate	
  of	
  
Jogyakarta,	
  (An	
  Arbor,	
  UMI,	
  1988).	
  
12	
  Nur	
  Syam,	
  “Islam	
  Kolaboratif:	
  Memahami	
  Konstruksi	
  Sosial	
  Upacara	
  pada	
  
Masyarakat	
  Pesisir	
  Palang,	
  Tuban,	
  Jawa	
  Timur”	
  dalam	
  Qualita	
  Ahsana,	
  Vol.	
  VI,	
  No.	
  1	
  
April	
  2004,	
  hlm.	
  1-­‐13.	
  
13	
  Ada	
  sebuah	
  konsep	
  yang	
  menarik	
  untuk	
  dikaji	
  lebih	
  lanjut	
  terkait	
  dengan	
  
masuknya	
  system	
  pemerintahan	
  sebagai	
  wadah	
  penyebaran	
  Islam	
  di	
  Indonesia	
  
yaitu	
  konsep	
  pelembagaan	
  Islam.	
  Di	
  dalam	
  konsep	
  ini	
  terdapat	
  gagasan	
  bahwa	
  Islam	
  
akan	
  menjadi	
  lebih	
  memiliki	
  pengaruh	
  jika	
  mengganakan	
  system	
  pemerintahan	
  
untuk	
  menyebarkannya.	
  Munculnya	
  sejumlah	
  kerajaan	
  di	
  Nusantara	
  yang	
  memiliki	
  
system	
  pemerintahan	
  yang	
  berbasis	
  Islam	
  tentu	
  menjadi	
  sarana	
  efektif	
  untuk	
  
menyebarkan	
  Islam.	
  Kerajaan	
  Demak,	
  Pajang,	
  Mataram,	
  lalu	
  di	
  luar	
  Jawa	
  seperti	
  
Kerajaan	
  Islam	
  di	
  Aceh,	
  di	
  Sulawesi	
  dan	
  Maluku	
  tentu	
  menjadi	
  bukti	
  bahwa	
  Islam	
  
memang	
  berkembang	
  melalui	
  pemerintahan.	
  Periksa	
  Nur	
  Syam,	
  Islam	
  Pesisir…,	
  hlm.	
  
69-­‐79.	
  Periksa	
  juga	
  Amri	
  Marzali,	
  “Proses	
  Kemapanan	
  Islam	
  Jawa	
  Abad	
  ke	
  15	
  dan	
  ke	
  
16,	
  dalam	
  Islamika,	
  No.	
  6,	
  1995.	
  
14	
  Secara	
  historis,	
  Islam	
  dan	
  negara	
  di	
  Indonesia	
  mengalami	
  pasang	
  surut.	
  Ada	
  
kalanya	
  sangat	
  harmonis	
  tetapi	
  juga	
  terdapat	
  hubungan	
  yang	
  antagonistis,	
  bahkan	
  
konfliktual.	
  Pada	
  masa	
  Orde	
  Lama,	
  maka	
  hubungan	
  Islam	
  dengan	
  negara	
  bercorak	
  
antagonistic,	
  yaitu	
  relasi	
  yang	
  fluktuatif	
  dan	
  tidak	
  menentu.	
  Sangat	
  tergantung	
  pada	
  
situasi	
  politik	
  yang	
  berkembang	
  di	
  kala	
  itu.	
  Di	
  era	
  Orde	
  Baru,	
  bahkan	
  juga	
  terdapat	
  
nuansa	
  konfliktual,	
  di	
  mana	
  Islam	
  secara	
  tidak	
  langsung	
  dipinggirkan	
  di	
  dalam	
  
system	
  pemerintahan.	
  Hanya	
  pada	
  akhir	
  masa	
  Orde	
  Baru,	
  maka	
  relasi	
  Islam	
  dan	
  
pemerintah	
  itu	
  mulai	
  berjalan	
  membaik,	
  yaitu	
  semenjak	
  diterimanya	
  asas	
  Tunggal	
  
Pancasila	
  sebagai	
  asas	
  oleh	
  organisasi	
  Islam,	
  misalnya	
  NU.	
  Di	
  masa	
  Orde	
  Reformasi,	
  



	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
relasi	
  antara	
  Islam	
  itu	
  sudah	
  bercorak	
  simbiosis	
  mutualisme,	
  sehingga	
  Islam	
  sangat	
  
mewarnai	
  terhadap	
  percaturan	
  public,	
  termasuk	
  juga	
  lahirnya	
  system	
  perundang-­‐
undangan	
  berbasis	
  Islam.	
  Periksa	
  Faisal	
  Ismail,	
  Islam	
  and	
  Pancasila,	
  Indonesia	
  
Politics	
  1945-­‐1995	
  (Jakarta:	
  Balitbang	
  Depag.,	
  2001).	
  	
  	
  
15	
  A.	
  Umar,	
  Madrasah	
  Transformatif,	
  Best	
  Practices	
  Pengelolaan	
  Madrasah	
  di	
  Kota	
  
Santri,	
  (Semarang:	
  Fatawa	
  Publishing,	
  2015).	
  


