MENGEMBANGKAN SIKAP KEDEWASAAN BERAGAMA!
Prof. Dr. Nur Syam, MSi"

Pengantar

Akhir-akhir ini ada banyak masalah yang sedang dihadapi oleh bangsa ini,
terutama di dalam relasi intern atau antarumat beragama. Masalah itu
sesungguhnya banyak yang berasal dari “kurangnya” kedewasaan kita di dalam
menyikapi terhadap potensi perbedaan yang bisa saja dapat mengoyak
kehidupan kebersamaan di dalam berbangsa dan bernegara.

Sesungguhnya kita ini sudah teruji dalam waktu yang sangat panjang untuk
berbangsa dan bernegara. Waktu 73 tahun rasanya bukan waktu yang pendek
untuk belajar bagi kita semua di dalam menyikapi perubahan demi perubahan
yang tentu akan terus terjadi. Dan yang paling mencolok tentu adalah masuk dan
munculnya berbagai isme yang bukan genuine dari Indonesia, semenjak
Indonesia merdeka.

Sebagaimana historisitas negeri ini, bahwa pasang surut kehidupan berbangsa
dan bernegara sudah menjadi bagian tidak terpisahkan dari perjalanan bangsa
Indonesia, dan menjadi ingatan massive bahwa kita pernah mengalami masa
pahit dan getir dan juga mengalami masa indah dan menyenangkan. Semua telah
terekam dalam pernak-pernik sejarah bangsa yang tidak akan pernah lepas dari
ingatan massive bangsa ini.

Sejarah bangsa itulah yang saya kira mestilah menjadi bagian tidak terpisahkan
dari anak bangsa dalam berbagai penggolongan sosial, politik, ekonomi dan
agama bahkan juga penggolongan usianya. Ingatan historis itu perlu kiranya
untuk terus diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya secara estafet
agar peristiwa sejarah yang penting itu tidak hilang dari ingatan komunal bangsa
ini.

Kita yang generasi “old” atau generasi “baby boomer” yang lahir di bawah tahun
60-an tentu masih memiliki ingatan kolektif tentang sejarah bangsa ini karena
pendidikan sejarah yang pernah kita terima. Namun generasi X yang lahir tahun
60-80-an tentu juga telah memiliki pengalaman dasar tentang bagaimana
menjaga negeri ini dari perpecahan dan kerusakan. Namun generasi Y atau
generasi milenial tentu berbeda. Di masa lalu, serbuan teknologi informasi tidak
semasive sekarang. Dulu hanya ada mesin ketik lalu berkembang ke computer
dan email, sehingga laju informasi tidak secepat sekarang. Namun di era
generasi Y ini semuanya sudah berubah. Terjadi lompatan pengetahuan dan
sistim aplikasi yang sungguh tidak terbayangkan sebelumnya. Semua serba
instans dan semua serba cepat dan massive. Dengan teknologi informasi maka
peta dunia menjadi berubah berada di genggaman kita. Dan inilah yang ke depan
akan mewarisi negeri ini dengan segenap tanggungjawabnya.

Masalah-masalah dasar relasi antar umat beragama

Sebenarnya, kehidupan sosial merupakan fithrah ketuhanan. Artinya, bahwa tidak
ada satupun manusia yang mengingkari bahwa manusia memang diciptakan
oleh Tuhan untuk selalu dalam kehidupan kebersamaan. Manusia dengan dirinya
sendiri tidak bisa menyelesaikan problema kehidupannya. Manusia selalu terikat



dengan dunia sekelilingnya, baik fisik maupun sosial. Itulah sebabnya manusia
selalu memerlukan manusia lainnya untuk memenuhi hajad kehidupannya.
Disebabkan oleh kenyataan ini, maka manusia sangat tergantung satu dengan
lainnya. Semua agama mestilah mengajarkan dimensi kebersamaan ini. Tidak
ada ajaran agama yang mengajarkan agar manusia hidup dengan dirinya sendiri
dengan mengabaikan kehidupan sosial yang memang menjadi kebutuhan
dasarnya. Islam, misalnya mengajarkan agar manusia saling tolong menolong.
Saling membantu antara satu dengan lainnya dalam kebaikan dan bukan dalam
kemungkaran.

Namun demikian, selalu saja ada peluang untuk berseteru, berbeda pendapat,
rivalitas dan konflik yang bisa menyulut suasana untuk saling menihilkan. Sejarah
manusia di dunia lebih banyak diwarnai dengan peperangan dibanding dengan
perdamaian. Sejarah manusia selalu diwarnai dengan konflik berkepanjangan
yang diakibatkan oleh nafsu untuk saling menguasai dan memperebutkan
banyak hal, misalnya sumber daya alam atau sumber daya manusia.

Menurut saya, ada tiga factor yang memfasilitasi terjadinya rivalitas bahkan
konflik antar manusia atau masyarakat bangsa. Pertama, faktor sosio-ekonomi,
yaitu untuk saling menguasai sumber daya ekonomi yang dapat dijadikan
sebagai piranti atau instrumen dalam memperoleh kekuasaan atas ekonomi.
Sejarah perang saya kira lebih banyak difasilitasi oleh penyebab faktor sosio-
ekonomi. Peperangan terakhir di Iraq dan Syria sesungguhnya bukanlah perang
untuk mendirikan dawlah Islamiyah akan tetapi perang untuk memperebutkan
sumber daya minyak yang melimpah di sana. Agama di sini dijadikan jargon
untuk memperkuat gerakannya sehingga memperoleh simpati dari berbagai
negara dan orang yang tertarik terhadapnya.

Kedua, factor sosio politik, yaitu keinginan satu kelompok untuk menguasai
terhadap kelompok lainnya agar kepemimpinan suatu kelompok tersebut terus
berlangsung. Kekuasan menjadi kata kunci di dalam konflik berbagai golongan
dan masyarakat di dunia ini. Tentu saja ada factor-faktor ikutan yang terlibat di
dalam keinginan untuk berkuasa, akan tetapi yang penting ialah keinginan untuk
berkuasa tersebut. Dengan kekuasaan yang dipegangnya, maka dipastikan
semua sumber daya akan didapatkannya. Nyaris semua hal yang terlibat dengan
politik dipastikan mengandung “kekerasan”, baik yang simbolik maupun yang
actual. Yang simbolik misalnya melalui media sosial terutama di era proxy war
atau bahkan cyber war. Perang di era proxy war bukan lagi menggunakan
kekuatan fisik, senjata api, bubuk mesiu, bom atau apapun akan tetapi
menggunakan kekuatan media untuk provokasi, indoktrinasi, ideologisasi dan
seterusnya. Siapa yang bisa menguasai media sosial atau media informasi, maka
dialah yang akan memenangkan pertarungan.

Ketiga, sosio-religius, yaitu pertentangan atau konflik yang disebabkan oleh dan
menggunakan agama sebagai penguat hal itu. Oleh kalangan ahli ilmu sosial
disebut sebagai konflik sosial bernuansa agama. Jadi yang sebenarnya terjadi
adalah konflik sosial, misalnya kasus Ambon, Poso, Situbondo dan sebagainya.
Konflik tersebut bukan bermula dari masalah agama akan tetapi disebabkan oleh
masalah sosial. Kesenjangan sosial, ekonomi, dan etnisitas terkadang menjadi
penyebab dan akhirnya agama dilibatkan untuk menyemangati dan memperkuat



atau mempertajam kekerasannya.

Masyarakat Indonesia sebenarnya memiliki kearifan lokal di tengah kehidupan
plural dan multikultural. Meskipun perubahan sosial terjadi dengan cepat, akan
tetapi masyarakat Indonesia memiliki kemampuan untuk mempertahankan
kearifan lokal tersebut sebagai pattern for behavior. Dan sampai saat ini kita bisa
menikmati kerukunan dan keharmonisan yang dipandu oleh kearifan lokal
tersebut. Hanya problem yang rasanya harus dipikirkan ialah bagaimana
derasnya perkembagan teknologi informasi yang mendera, khususnya anak
muda Indonesia. di tengah arus proxy war atau lebih spesifik cyber war ini,
rasanya bisa saja anak-anak muda Indonesia terpengaruh oleh arus informasi
yang membanjirinya.

Mesti Menjadi Tanggung jawab sosial

Perubahan yang paling mencolok dari generasi X ke generasi Y adalah terkait
dengan era teknologi informasi dan komunikasi. Jika di masa lalu, relasi antar
manusia di dunia ini masih bisa dikendalai oleh jarak dan wilayah, maka sekarang
sungguh berbeda zamannya. Tidak bisa dibayangkan sebelumnya bahwa relasi
manusia antar bangsa itu terjadi karena sistem informasi yang terus berkembang.
Dengan WA, Skype, Instagram, Twitter, dan piranti aplikasi lainnya, seseorang
bisa terkoneksi dengan orang di belahan dunia manapun. Kita bisa
berkomunikasi dengan masyarakat luar negeri hanya dengan menggunakan
aplikasi yang disambung oleh media smart phone.

Sungguh perubahan yang luar biasa yang terjadi. Efeknya, maka banyak anak
muda yang harus menguasai media komunikasi seperti bahasa asing,
penguasaan piranti teknologi informasi dan juga mendulang keuntungan dari
media teknologi informasi tersebut. Banyak aplikasi belanja yang terjadi
sekarang adalah bagian dari munculnya teknologi informasi ini. Bagi masyarakat
yang tingkat kepadatan lalu lintasnya luar biasa, seperti Jakarta, Surabaya,
Medan dan seterusnya, maka penggunaan transportasi on line tentu sangat
membantu. Go Jek misalnya telah berkembang menjadi Go Pay, Go Food dan
seterusnya.

Perubahan dari teknologi telpon ke teknologi modern smart phone tentu saja
memengaruhi terhadap gaya hidup dan juga sikap hidup. Di antara gaya hidup
yang berubah ialah dari gaya hidup post traditional ke modern lalu post modern.
Generasi baby boomer adalah mereka yang bisa dikategorikan sebagai generasi
post tradisional, lalu generasi X adalah generasi modern dan sekarang generai Y
adalah generasi post modern. Dan yang menandainya ialah penggunaan
teknologi informasi dimaksud. Sikap hidup yang berubah ialah dari aspek
pemenuhan kebutuhan secara instan. Jika di masa lalu, orang memenuhi
kebutuhannya dengan melakukan kerja keras untuk mencapainya, maka
sekarang tentu sudah sangat berubah. Untuk mendapatkan makanan maka
cukup menggunakan gadget dan keinginan tersebut tercapai. Untuk mengirim
uang keluar negeri sekalipun hanya cukup dengan e-banking. Semua bisa
dipenuhi dengan smart phone.

Lalu pertanyaannya ialah adakah pengaruh teknologi informasi terhadap perilaku
anak-anak muda kita, khususnya dalam memandang relasi antar umat



beragama?. Pertanyaan ini saya kira mendasar untuk ditemukan jawabannya,
sebab generasi muda kita itulah yang ke depan akan menyambung estafeta
kepemimpinan bangsa dan penyambung perjuangan untuk menjadikan Indonesia
sebagai negara yang aman dan damai, tenang dan bahagia serta rukun dan
harmonis.

Oleh karena itu tanggung jawab sosial kita, orang-orang tua, ialah melakukan hal-
hal yang mendasar, yaitu: pertama, jangan mewariskan politik identitas. Biarlah
politik identitas itu menjadi urusan masa lalu dan tidak diwariskan kepada
generasi sekarang. Politik identitas itu terutama muncul di saat-saat khusus,
misalnya pilihan presiden dan wakil presiden, pilihan gubernur dan wakil gubernur
atau pilkada lainnya. Politik identitas tersebut biasanya difasilitasi oleh
pemahaman agama, persoalan etinisitas, geopolitik kewilayahan, persoalan
kesukuan dan sebagainya.

Data yang membuat kita gembira tetapi juga sekaligus kurang nyaman ialah
semakin meningkatnya sentiment keagamaan dalam bentuk identifikasi
seseorang berdasarkan atas identitas keagamaan, dan sangat jauh dengan
orang yang diidentifikasi dengan identitas kebangsaan. Identitas keagamaan
menempati posisi teratas ketika ditanya tentang identitas apa yang terkait
dengan dirinya. Dengan persentase sebesar 43,8 persen berbanding dengan
identitas kebangsaan yang hanya 22,1 persen.

Data identitas agama tentu menjadi masalah jika didasari oleh sikap dan
tindakan anti sang liyan. Jika data identitas keagamaan tersebut bukan diikuti
oleh sikap religious way of knowing yang negative tentu menjadi
menggembirakan. Di dalam konteks bahwa agama dijadikan sebagai pattern for
behavior yang menentukan terhadap pattern of behaviour. Namun jika identitas
keagamaan tersebut diikuti dengan sikap sebagaimana yang ditampilkan oleh
kelompok hard liner, maka akan menjadi malapetaka bagi keinginan membangun
kehidupan beragama yang lebih bermakna.

Kedua, jangan jadikan generasi yang akan datang untuk memperkuat identitas
kesukuan alih-alih identias kebangsaan. Menjadi bagian dari suku bangsa tentu
tetap penting sejauh hal itu tidak merusak terhadap nuansa kebangsaan. Jika
yang terjadi adalah ultra kesukuan atau geopolitik kesukuan yang menjadi
mengedepan seirama dengan tuntutan untuk diakui dan diberikan sesuatu yang
“lebih”, maka hal ini merupakan pertanda bahwa kita sedang menghadapi
masalah. Kita sungguh berbangga dengan jumlah 1340 suku bangsa. Artinya,
bahwa Indonesia adalah negara dengan jumlah suku terbanyak di dunia. Dan
sejauh ini, kita merasakan bahwa banyaknya jumlah kesukuan tidak berarti
semakin banyaknya konflik yang terjadi. Jika terdapat konflik antar suku,
akhirnya dapat diselesaikan melalui resolusi konflik yang memadai.

Ketiga, jangan wariskan sikap intoleransi, kekerasan dan ekstrimisme kepada
generasi yang akan datang. Sikap intoleransi biasanya dipicu oleh beberapa hal,
yaitu adanya prejudice atau syakwasangka yang difasilitasi oleh identitas agama,
kesukuan dan etnisitas. Pemahaman agama yang mengikuti suatu tafsir agama
yang didasari oleh paham radikal tentu akan membuat suasana kehidupan
masyarakat terganggu. Pemaksaan agar orang lain mengikuti pandangannya
atau tafsir agamanya bisa menjadi ancaman terhadap kebersamaan, kesatuan



dan persatuan bangsa.

Hanya orang yang tidak memiliki kearifan saja yang melakukan “pendholiman”
terhadap bangsanya sendiri. Bangsa ini merdeka dengan tetesan darah dan
tumpahan air mata, yang semestinya dijaga oleh generasi pelanjutnya. Jangan
sampai kita mencoba-coba untuk mengeksperimenkan negara sebesar ini
dengan isme-isme baru yang belum tentu cocok dan relevan untuk
dikembangkan dan diterapkan di Nusantara. Terlalu besar resiko yang
ditanggung oleh semua pihak untuk menjalani eksperimen tersebut. Inilah yang
saya kira harus menjadi perhatian para generasi “old” yang memiliki
tanggungjawab untuk menyelamatkan para generasi muda dari serangan
pemikiran trans-nasionalisme di tengah proxy war dewasa ini.

Beragamalah dengan kedewasaan.

Sesuai dengan fithrah kemanusiaan, maka sebenarnya manusia memiliki fithrah
spiritualitas. Yaitu bakat ketuhanan yang tentunya memiliki basis kebaikan
universal. Di dalam konteks ini ialah prinsip keadilan, kerahmatan, kearifan,
kesejahteraan, kebahagiaan, kesetaraan, dan sebagainya. Semua agama
mengajarkan prinsip kehidupan ini sebagai bagian tidak terpisahkan dari
bagaimana manusia harus hidup dalam kebersamaan.

Jika kita ingin memperdalam prinsip ini dengan pertanyaan, adakah manusia
yang menolak hidup dengan penuh kerahmatan, maka manusia tersebut tentu
sudah tercerabut dari prinsip kemanusiaannya. Sungguh manusia yang memiliki
“hati nurani” pastilah tidak melakukan tindakan yang melawan prinsip
kerahmatan ini dengan dalih apapun. Jika dia menafsirkan agama dengan
tindakan intoleransi, kekerasan atau terror maka sesungguhnya vyang
bersangkutan tidak memahami akan makna penting dari kerahmatan tersebut.
Rahman dan Rahim adalah prinsip mendasar di dalam agama apapun. Islam
misalnya mengajarkan bahwa rahman adalah kasih sayang Tuhan kepada
seluruh makhluk ciptaannya, tanpa membedakan apapun latar belakangnya.
Semua mendapatkan kerahmanan Tuhan tersebut. Pesan agama ini sangat jelas,
bahwa Nabi itu diturunkan untuk membawa kerahmatan dalam kehidupan di
dunia dan akherat. Al Qur'an menyatakan: “wa ma arsalnaka illa rahmatan Ii al
alamin” artinya “dan Kami tidak mengutusmu (Muhammad) kecuali untuk
memberikan kerahmatan bagi seluruh alam”.  Sedangkan Rahim adalah
kerahmatan yang khusus diberikan kepada hamba yang dipilihnya. Allah dengan
kekuasaannya tentu saja bisa menentukan siapa yang memperoleh kerahmatan
dari-Nya. Allahlah yang tahu siapa yang selamat dan siapa yang tidak selamat.
Manusia tidak memiliki otoritas untuk melebihi kapasitasnya sebagai manusia
yang hanya diberi ilmu yang sedikit. Manusia tidak memiliki “kapling” untuk
menentukan takdir keselamatan atau ketidakselamatan itu.

Oleh karena itu, tugas manusia ialah membimbing namun tidak memaksa harus
seperti apa yang dibimbingnya itu. Islam misalnya mengajarkan agar tidak
memaksa di dalam beragama. Al Qur'an menjelasakan “/a ikraha fi al din” artinya
“tidak ada paksaan dalam beragama”.

Melalui prinsip dasar ini, maka seharusnya tidak didapatkan orang yang
memaksakan kehendaknya untuk mengikuti tafsir agamanya dengan cara yang



mencederai kerahmatan Tuhan tersebut. Nabi Muhammad saw diturunkan ke
dunia untuk memberikan kerahmatan, sementara penganutnya justru melakukan
hal-hal yang bertentangan dengan misi Nabi Muhammad saw tersebut.

Inilah paradoks yang kita lihat akhir-akhir ini dan saya kira harus diakhiri dengan
secepatnya melalui kebersamaan antar tokoh agama, antara pemerintah dan
masyarakat dan antar individu dengan kelompok dan sebagainya. untuk
memberikan kesadaran seperti ini memang membutuhkan waktu dan
memerlukan kerja keras.

Penutup

Secara konseptual bisa dinyatakan bahwa untuk menjadi dewasa di dalam
beragama, sesungguhnya dimulai dengan diri sendiri untuk memahami agama
dalam konteks moderat atau wasathiyah. Lalu dari pemahaman tersebut
kemudian dapat disebarkan kepada kelompok lain atau orang lain. Semakin
banyak orang yang memiliki pemahaman yang moderat maka semakin besar
peluang untuk hiudp rukun dan damai.

Bagi kita, kerukunan dan perdamaian adalah syarat bagi kelangsungan
pembangunan bangsa yang sedang diupayakan. Tanpa kerukunan dan
keharmonisan agama tentu tidak akan didapati kerukunan dan keharmonisan
bangsa. Kerukunan dan keharmonisan beragama merupakan prasyarat bagi
terciptanya kerukunan bangsa. Jadi jika ingin bangsa ini hidup dalam kerukunan
dan perdamaian dan dapat menyelenggarakan pembangunan untuk mencapai
cita-cita bangsa dalam pembukaan UUD 1945, maka mutlak diperlukan
kerukunan dan keharmonisan beragama.

Wallahu a’lam bi al shawab.

' Makalah sebagai bahan diskusi dalam rangka Silaturahmi Kebangsaan Lintas
Agama dan Budaya, 8/10/2018 di Gedung Pondok Daud JI. Taman Prapen Indah
Block C 6-7 Surabaya. Sebagai panelis ialah Prof. Dr. Nur Syam, MSi., Dr. Marpin
Yosua Sembiring (Rektor Universitas Widya Kartika Surabaya), Pdt. Dr. M. Sudhi
Dharma, MTh., (Ketua Mamag Surabaya dan Jawa Timur), Rm. Bingki Irawan
(PAROKIN DAN MAKHIN Khonghucu), Irwan Pontoh (majelis Buddhayana
Indonesia), | Wayan Suraba (Parashanda Hindu Darma Indonesia), Nain Suryono
(Majelis Luhur Kepercayaan Indonesia)

" Pemakalah adalah Guru Besar Sosiologi UIN Sunan Ampel Surabaya. Pernah
menjabat sebagai Rektor IAIN (kini UIN) Sunan Ampel Surabaya 2009-2012,
menjabat sebagai Direktur Jenderal Pendidikan Islam Kemenag tahun 2012-2014
dan Sekretaris Jenderal Kemenag Tahun 2014-2018.



