
AGENDA	
  PENELITIAN	
  ISLAMIC	
  STUDIES	
  BIDANG	
  SOSIAL,	
  EKONOMI,	
  	
  
PENDIDIKAN	
  DAN	
  HUKUM	
  
Prof.	
  Dr.	
  Nur	
  Syam,	
  MSi	
  

	
  
	
  
Pengantar	
  	
  

Pada	
  saat	
  memberikan	
  perkuliahan	
  Metodologi	
  Studi	
  Islam,	
  saya	
  sampaikan	
  
terkait	
   bagaimana	
   kita	
   melakukan	
   penelitian	
   sosiologis,	
   antropologis,	
   ekonomi,	
  
pendidikan	
  dan	
  hukum	
  untuk	
  studi	
  inter-­‐disipliner,	
  yaitu	
  bidang	
  kajian	
  antropologis	
  
hukum	
  Islam,	
  sosiologi	
  hukum	
  Islam,	
  politik	
  hukum	
  Islam	
  dan	
  sosiologi	
  pendidikan	
  
Islam,	
   antropologi	
   pendidikan	
   Islam	
   dan	
   Politik	
   pendidikan	
   Islam	
   serta	
   ekonomi	
  
syariah.	
  	
  

Mereka	
  yang	
  belajar	
  bersama	
  saya	
  adalah	
  mahasiswa	
  yang	
  mengambil	
  mata	
  
kuliah	
  metodologi	
   studi	
   Islam	
  dan	
  mereka	
   berasal	
   dari	
   program	
   studi	
   pendidikan	
  
Islam,	
   ekonomi	
   syariah	
   dan	
   hukum	
   Islam.	
   Mereka	
   memilii	
   latar	
   belakang	
   kajian	
  
Islamic	
   studies	
   dalam	
   berbagai	
   program	
   studi	
   dan	
   tentu	
   memiliki	
   minat	
   dan	
  
kecenderungan	
  sesuai	
  dengan	
  bidang	
  studinya	
  masing-­‐masing.	
  

Sesungguhnya,	
   kita	
   merasa	
   mendapatkan	
   suatu	
   mandate	
   yang	
   sangat	
  
menarik	
  dengan	
  perubahan	
  status	
  dari	
  STAIN	
  ke	
  IAIN	
  dan	
  dari	
  IAIN	
  ke	
  UIN.	
  Sebuah	
  
terobosan	
   yang	
   sangat	
   berarti	
   bagi	
   pengembangan	
   ilmu	
  keislaman	
  multidisipliner	
  
yang	
  ke	
  depan	
  akan	
  membedakan	
  antara	
  perguruan	
  tinggi	
  pada	
  umumnya	
  dengan	
  
PTKI	
  pada	
  khususnya.	
  	
  

Oleh	
   karena	
   itu,	
   saya	
   kira	
   kita	
   harus	
   melakukan	
   yang	
   terbaik	
   di	
   dalam	
  
kerangka	
  menghasilkan	
  karya-­‐karya	
  akademik	
  tertinggi,	
  tesis	
  atau	
  disertasi,	
  karena	
  
dua-­‐duanya	
   adalah	
   capaian	
   yang	
   sangat	
   luar	
   biasa	
   dalam	
   karir	
   akademik	
   seorang	
  
intelektual	
  atau	
  akademisi.	
  	
  
	
  
Kajian	
  Islam	
  Multidisipliner	
  
	
   Perbincangan	
   pengembangan	
   ilmu	
   keislaman	
   sesungguhnya	
   sudah	
   cukup	
  
lama,	
   yaitu	
   semenjak	
   perubahan	
   IAIN	
  menjadi	
   UIN.	
   Perubahan	
   ini	
   tentu	
   haruslah	
  
membawa	
  ciri	
  khas	
  yang	
  bisa	
  dijadikan	
  sebagai	
  tolok	
  ukur	
  perbedaan	
  antara	
  kajian	
  
ilmu	
  di	
  perguruan	
  tinggi	
  umum	
  dengan	
  perguruan	
  tinggi	
  agama.	
  Sesama	
  pengkajian	
  
terhadap	
  sosiologi	
  atau	
  antropologi	
  dan	
  psikhologi	
  atau	
  ekonomi,	
  akan	
  tetapi	
  harus	
  
mengusung	
  hal	
  yang	
  berbeda.	
  Di	
  dalam	
  konsepsi	
  yang	
  selama	
  ini	
  dikembangkan	
  di	
  
PTKI	
  disebut	
  memiliki	
  distingsi	
  atau	
  distinction.	
  	
  

Di	
   antara	
  yang	
  menjadi	
  distingsinya	
   ialah	
   fokus	
  kajian	
  di	
  dalam	
  UIN	
  ketika	
  
dikomparasikan	
  dengan	
  kajian	
  di	
  universitas	
  umum	
   lainnya.	
  Di	
  dalam	
  konteks	
   ini,	
  
maka	
   yang	
   dijadikan	
   sebagai	
   subject	
   matter	
   of	
   science	
   ialah	
   ilmu	
   agama	
   (tafsir,	
  
hadits,	
   fiqih,	
   tasawwuf,	
   akhlak,	
   ilmu	
   kalam,	
   music	
   Islam,	
   architecture	
   Islam,	
  
peradaban	
   Islam	
   dan	
   sebagainya).	
   Untuk	
   kepentingan	
   pengembangan	
   ilmu,	
   maka	
  
ada	
   disiplin	
   lain	
   yang	
   dapat	
   dijadikan	
   sebagai	
   pendekatan	
   atau	
   approach,	
   seperti	
  
sosiologi,	
  antropologi,	
  psikhologi,	
  filsafat,	
  politik,	
  hukum,	
  ekonomi	
  dan	
  sebagainya.	
  

Sebagaimana	
   pembidangan	
   ilmu	
   yang	
   dikenal	
   dewasa	
   ini,	
   maka	
   kita	
   kenal	
  
ada	
   tiga	
   pembidangan	
   ilmu	
   yaitu:	
   ilmu	
   alam	
   (natural	
   sciences)	
   yang	
   bercorak	
  
nomotetis	
  atau	
  mengkaji	
  gejala	
  alam	
  yang	
  konstans	
  atau	
  ajeg,	
  lalu	
  Ilmu	
  sosial	
  (social	
  
sciences)	
  yang	
  bercorak	
  ideografis	
  atau	
  mencari	
  atau	
  menemukan	
  keteraturan	
  atau	
  



perubahan	
   fenomena	
   sosial	
   atau	
   menggambarkan	
   makna-­‐makna	
   dari	
   fenomena	
  
sosial	
   yang	
   berada	
   di	
   sekeliling	
   manusia	
   atau	
   masyarakat	
   dan	
   Culture	
   and	
  
Humanities	
  (ilmu	
  kemanusiaan	
  dan	
  kebudayaan),	
  yang	
  mengkaji	
  tentang	
  fenomena	
  
kemanusiaan	
  dan	
  kebudayaan	
  pada	
  suatu	
  masyarakat.	
  	
  

Melalui	
   kajian	
   yang	
   mengkaji	
   ilmu	
   berbasis	
   pada	
   obyek	
   kajian,	
   	
   maka	
  
perkembangan	
   ilmu	
  mengalami	
   stagnasi	
   sebab	
  hanya	
  dipatok	
  pada	
  bidang-­‐bidang	
  
itu	
   saja	
   tanpa	
   ada	
   keinginan	
   untuk	
   mengembangkan	
   lebih	
   lanjut.	
   Jika	
  
pengembangan	
  ilmu	
  hanya	
  bertumpu	
  pada	
  obyek	
  kajian	
  saja,	
  maka	
  dipastikan	
  ilmu	
  
akan	
  mandeg	
  dan	
  tidak	
  akan	
  muncul	
  disiplin	
  baru	
  yang	
  lebih	
  menantang.	
  	
  

Di	
  sinilah	
  arti	
  penting	
  mengapa	
  UIN	
  harus	
  mengemban	
  tugas	
  dan	
  kewajiban	
  
untuk	
   mengembangkan	
   ilmu	
   pengetahuan	
   keislaman	
   dengan	
   berbasis	
   pada	
  
pendekatan	
   atau	
   approach.	
   Kita	
   yakin	
   bahwa	
   dengan	
   menggunakan	
   model	
  
pendekatan,	
  maka	
  ilmu	
  akan	
  berkembang	
  lebih	
  cepat	
  dan	
  bisa	
  menantang	
  terhadap	
  
para	
  doctor	
  dan	
  professor	
  atau	
  akademisi	
  dan	
  intelektual	
  muslim	
  untuk	
  melakukan	
  
kajian	
   secara	
   lebih	
   mendasar.	
   Di	
   dalam	
   hal	
   ini,	
   maka	
   ilmu-­‐ilmu	
   sosial	
   dan	
  
humaniora	
   akan	
   dijadikan	
   sebagai	
   pendekatan,	
   sehingga	
   akan	
   terwujud	
   model	
  
integrasi	
   ilmu,	
   baik	
   yang	
   coraknya	
   inter-­‐disiplin	
   maupun	
   yang	
   intern-­‐disiplin.	
  
Dengan	
  cara	
  seperti	
  itu,	
  akan	
  bisa	
  dikembangkan	
  dengan	
  cepat	
  ilmu-­‐ilmu	
  keislaman	
  
yang	
  selama	
  ini	
  dianggap	
  tidak	
  maju	
  atau	
  bahkan	
  terbelakang.	
  

Terus	
   terang	
   hingga	
   saat	
   ini	
   masih	
   didapati	
   pemikiran	
   tentang	
   dikhotomi	
  
ilmu	
  pengetahuan.	
  Masih	
  banyak	
  professor	
  di	
   negeri	
   ini	
   yang	
  menganggap	
  bahwa	
  
ada	
   	
   agama	
  yang	
  otoritasnya	
  berangkat	
  dari	
   keyakinan	
   terhadap	
  hal-­‐hal	
   gaib,	
   dan	
  
ada	
  ilmu	
  pengetahuan	
  atau	
  sains	
  yang	
  ilmiah	
  berbasis	
  pada	
  otoritas	
  ilmiah	
  melalui	
  
metode	
   eksperimental	
   dan	
   eksplanasi	
   atau	
   observasi.	
   Hanya	
   dengan	
   pengamatan	
  
saja	
   kebenaran	
   ilmiah	
   akan	
   dapat	
   dijamin.	
   Semua	
   yang	
   berbau	
   keyakinan	
   tentu	
  
bukan	
   ilmiah	
  atau	
  bisa	
  dinyatakan	
   sebagai	
  pseudo	
   ilmiah.	
  Tidak	
  ada	
  yang	
  disebut	
  
sebagai	
   ilmu	
  agama,	
   sebab	
  banyak	
  subyek	
  kajian	
  di	
  dalam	
   	
  agama	
  yang	
   tidak	
  bisa	
  
diobservasi	
  atau	
  diamati.	
  	
  

Hanya	
   saja	
   kita	
   beruntung	
   bahwa	
  di	
   dalam	
  UU	
  No	
   12	
  Tahun	
  2012	
   tentang	
  
Pendidikan	
  Tinggi,	
  pengakuan	
  tentang	
  agama	
  sebagai	
   ilmu	
  itu	
  dicantumkan	
  secara	
  
eksplisit.	
   Ketika	
   membahas	
   tentang	
   pembidangan	
   ilmu,	
   maka	
   jelas	
   dinyatakan	
  
bahwa	
  pembidangan	
  ilmu	
  ialah	
  ilmu	
  agama,	
  ilmu	
  sosial,	
  ilmu	
  humaniora,	
  ilmu	
  alam,	
  
ilmu	
   terapan.	
   Jadi	
   regulasi	
   di	
   Indonesia	
   mengakui	
   bahwa	
   ilmu	
   agama	
   itu	
   ada,	
  
sehingga	
  tidak	
  diragukan	
  lagi	
  keberadaannya.	
  Melalui	
  pencantuman	
  secara	
  tersirat	
  
tentang	
   posisi	
   ilmu	
   agama	
   di	
   dalam	
   regulasi,	
   maka	
   kedudukan	
   para	
   professor	
   di	
  
bidang	
  ilmu	
  agama	
  lalu	
  menjadi	
  sejajar	
  dengan	
  para	
  professor	
  dalam	
  bidang	
  lain	
  di	
  
negeri	
  ini.	
  

Saya	
   kira	
   terbitnya	
   UU	
   No	
   12	
   Tahun	
   2012	
   tentang	
   Pendidikan	
   Tinggi	
   ini	
  
dapat	
  mengakhiri	
   terhadap	
  wacana	
  penolakan	
   ada	
   atau	
   tidak	
   adanya	
   ilmu	
  agama,	
  
dan	
   yang	
   lebih	
   parah	
   ialah	
   pendikhotomian	
   ilmu	
   agama	
   dan	
   umum.	
   Jadi	
   sahlah	
  
keberadaan	
   ilmu	
   agama	
   di	
   negeri	
   ini,	
   dan	
   saya	
   kira	
   inilah	
   satu-­‐satunya	
   undang-­‐
undang	
   di	
   seluruh	
   dunia	
   yang	
   mengadaptasi	
   sedemikian	
   kuat	
   keberadaan	
   ilmu	
  
agama.	
   Selama	
   ini	
   pembidangan	
   ilmu	
   itu	
   hanya	
   tiga	
   saja,	
   sesuai	
   dengan	
   konsepsi	
  
UNESCO,	
  yaitu	
  ilmu	
  alam,	
  ilmu	
  sosial	
  dan	
  humaniora.	
  	
  

Pengakuan	
   ilmu	
   agama	
   sebagai	
   ilmu	
   yang	
   berdiri	
   sendiri	
   tentu	
   membuat	
  
akademisi	
  di	
  pendidikan	
  tinggi	
  keagamaan	
  merasakan	
  kegembiraan.	
  Melalui	
  posisi	
  



yang	
   jelas,	
  maka	
   kajian	
   tentang	
   ilmu	
   agama	
   juga	
  memperoleh	
   peluang	
   yang	
   lebih	
  
besar	
   dan	
   implikasinya	
   tentu	
   adalah	
   riset-­‐riset	
   bidang	
   ilmu	
   agama	
   akan	
   menjadi	
  
semakin	
  kuat	
  baik	
  dari	
  sisi	
  kuantitasnya,	
  kualitasnya	
  maupun	
  anggarannya.	
  	
  

Meskipun	
   kajian	
   Islamisasi	
   ilmu	
   (Islamization	
   of	
   knowledge)	
   itu	
   jauh	
   bisa	
  
dilacak	
  dari	
   	
  upaya	
  Ismail	
  Ruqi	
  al	
  Faruqi	
  dan	
  istrinya,	
  Lamya	
  al	
  Faruqi,	
  akan	
  tetapi	
  
pengembangan	
   Islamisasi	
   ilmu	
   untuk	
   masuk	
   ke	
   Indonesia	
   terlebih	
   dahulu	
   harus	
  
melewati	
   Malaysia.	
   Tentu	
   bukan	
   melawati	
   dalam	
   konteks	
   regions,	
   akan	
   tetapi	
  
Malaysia	
   sudah	
   lebih	
  dahulu	
  melakukannya.	
  Melalui	
  beberapa	
   tokoh	
  yang	
  gigih	
  di	
  
dalam	
   mengembangkan	
   Islamisasi	
   ilmu,	
   seperti	
   ISTAC	
   atau	
   lembaga	
   riset	
   di	
  
Malaysia,	
  misalnya	
  yang	
  dipimpin	
  oleh	
  Prof.	
  Usman	
  Abu	
  Bakar.	
  	
  

Di	
   Indonesia	
   tidak	
   menggunakan	
   konsepsi	
   Islamisasi	
   ilmu	
   akan	
   tetapi	
  
menggunakan	
   konsepsi	
   integrasi	
   ilmu.	
   Konsep	
   ini	
   jauh	
   lebih	
   netral	
   dibandingkan	
  
istilah	
   islamisasi	
   ilmu	
   yang	
   rasanya	
   bermuatan	
   ideologis.	
   Artinya,	
   dengan	
   konsep	
  
Islamisasi	
   ilmu,	
  maka	
  akan	
  memunculkan	
  religious	
  prejudice	
  yang	
   tentu	
  harus	
  kita	
  
hindari.	
  Konsepsi	
  integrasi	
  ilmu	
  memang	
  lebih	
  soft	
  dibandingkan	
  dengan	
  islamisasi	
  
ilmu	
  yang	
  lebih	
  ideologis.	
  	
  

Integrasi	
  ilmu	
  adalah	
  mandate	
  pengembangan	
  UIN.	
  Jika	
  menjadi	
  STAIN	
  maka	
  
yang	
  dikembangkan	
   ialah	
   ilmu	
  keislaman	
  saja.	
  Ketika	
  menjadi	
   IAIN	
  maka	
  ada	
  dua	
  
mandate	
  yaitu	
  mengembangkan	
  ilmu	
  keislaman	
  dan	
  ilmu	
  sosial	
  atau	
  humaniora	
  dan	
  
di	
   kala	
  menjadi	
   UIN	
  maka	
  mendapatkan	
   satu	
   tambahan	
  mandate	
   yaitu	
   sains	
   dan	
  
teknologi.	
   Dengan	
   demikian	
   menjadi	
   UIN	
   berarti	
   dapat	
   mengembangkan	
   ilmu	
  
keislaman,	
  ilmu	
  sosial	
  dan	
  humaniora	
  serta	
  Sains	
  dan	
  teknologi.	
  	
  

Dengan	
  menjadi	
  UIN,	
  maka	
  beberapa	
  keuntungan	
  yang	
  sangat	
  menarik,	
  ialah	
  
memiliki	
  tiga	
  mandate	
  dalam	
  pengembangan	
  ilmu,	
  dapat	
  memiliki	
  mahasiswa	
  yang	
  
lebih	
   banyak	
   karena	
   fakultas	
   dan	
   program	
   studinya	
   bertambah	
   dan	
   tentu	
   juga	
  
sumber	
   daya	
   akademik	
   yang	
   lebih	
   banyak.	
   Makanya,	
   menjadi	
   UIN	
   akan	
  memiliki	
  
modalitas	
   keilmuan,	
   modalitas	
   SDM	
   dan	
   juga	
   modalitas	
   infrastuktur	
   yang	
   sangat	
  
memadai.	
  	
  

Harapan	
  utama	
  di	
  dalam	
  pengembangan	
  Islamic	
  studies	
  multidisipliner	
  ialah	
  
agar	
   kajian	
   keislaman	
   di	
   PTKI	
  menjadi	
   semakin	
   variatif	
   dan	
   sebagai	
   bukti	
   bahwa	
  
pilihan	
  untuk	
  berubah	
  dari	
   IAIN	
  menjadi	
  UIN	
  merupakan	
  panggilan	
  sejarah	
  untuk	
  
mengangkat	
   pendidikan	
   Indonesia	
   setaraf	
   lebih	
   maju.	
   Melalui	
   transformasi	
   dari	
  
IAIN	
  ke	
  UIN	
  tentu	
  akan	
  memiliki	
  dampak	
  semakin	
  banyaknya	
  anak-­‐anak	
  pesantren	
  
yang	
   selama	
   ini	
   hanya	
   mengembangkan	
   ilmu	
   keislaman	
   murni	
   lalu	
   bisa	
  
mengembangkan	
   dirinya	
   ke	
   arah	
   pengembangan	
   ilmu	
   keislaman	
   multidisipliner.	
  
Mereka	
  akan	
  bisa	
  belajar	
  sains	
  dan	
  teknologi,	
  bisa	
  belajar	
  ilmu	
  sosial	
  dan	
  humaniora	
  
dalam	
  coraknya	
  yang	
  integrative.	
  
	
  
Tema	
  Kajian:	
  teks	
  dan	
  konteks	
  

Di	
  dalam	
  kajian	
  Islam	
  kita	
  mengenal	
  konsep	
  kajian	
  Islam	
  multidisciplin	
  yang	
  
terbagi	
  ke	
  dalam	
  kajian	
  Islam	
  inter-­‐discipliner	
  dan	
  intern-­‐discipliner.	
  Sebagaimana	
  
pembagian	
  bidang	
  kajian,	
  maka	
   terdapat	
   bidang	
  natural	
  science,	
  social	
  science	
  dan	
  
culture	
  dan	
  humanities.	
  Kajian	
   seperti	
   Antropologi	
   Hukum	
   Islam	
   atau	
   Antropologi	
  	
  
Pendidikan	
   Islam	
   adalah	
   contoh	
   kajian	
   inter-­‐discipliner,	
   demikian	
   pula	
   kajian	
  
Sosiologi	
   Pendidikan	
   Islam	
   atau	
   Sosiologi	
   Hukum	
   Islam.	
   Sedangkan	
   kajian	
   intern-­‐



discipliner	
   ialah	
   filsafat	
   pendidikan	
   Islam,	
   filsafat	
   hukum	
   Islam	
   atau	
   sejarah	
  
pendidikan	
  Islam	
  atau	
  sejarah	
  hukum	
  Islam.	
  	
  

Memang	
   terdapat	
   varian	
   konsep	
   di	
   dalam	
   kajian	
   Islam,	
  misalnya	
   ada	
   yang	
  
menyebut	
   sebagai	
   kajian	
   normativitas	
   dan	
   historisitas.	
   Kajian	
   normativitas	
  
sesungguhnya	
   adalah	
   kajian	
   yang	
   bercorak	
   teks,	
   sedangkan	
   kajian	
   historisitas	
  
adalah	
  kajian	
  yang	
  bercorak	
  konteks.	
  Kajian	
  yang	
  normative	
  merupakan	
  kajian	
  atas	
  
teks	
  yang	
  diyakini	
  sebagai	
  kalam	
  Tuhan,	
  misalnya	
  Al	
  Qur’an	
  atau	
  pernyataan	
  Nabi	
  
Muhammad	
  saw	
  atau	
  sunnah	
  Nabi	
  Muhammad	
  saw	
  dan	
  juga	
  pendapat	
  para	
  ulama	
  
tentang	
  ajaran	
  Islam	
  yang	
  normative	
  tersebut.	
  Misalnya	
  tafsir	
  al	
  Qur’an,	
  Ilmu	
  Hadits,	
  
ilmu	
  Fiqih,	
  Ilmu	
  Tasawuf,	
  Ilmu	
  Kalam	
  dan	
  sebagainya.	
  	
  

Kajian	
  teks	
  semacam	
  ini	
  misalnya	
  terdapat	
  di	
  dalam	
  kajian	
  tentang:	
  Konsep	
  
Taubah	
  di	
  dalam	
  Al	
  Qur’an	
  atau	
  Konsep	
  Kufur	
  dalam	
  Al	
  Qur’an	
  atau	
  Konsep	
  Syifa’	
  
dalam	
  Al	
  Qur’an	
  dan	
  sebagainya.	
  Dan	
  juga	
  kajian,	
  misalnya	
  Jihad	
  dalam	
  konsepsi	
  Al	
  
Qur’an.	
  Jadi	
  yang	
  dikaji	
   ialah	
  bagaimana	
  pandangan	
  para	
  ahli	
  tafsir	
  tentang	
  hal-­‐hal	
  
itu.	
  Termasuk	
  juga	
  kajian	
  atas	
  teks-­‐teks	
  hadits	
  atas	
  hal	
  itu.	
  Yang	
  jelas	
  bahwa	
  kajian	
  
ini	
   menggunakan	
   tafsir	
   para	
   ahli	
   sebagaimana	
   tercantum	
   di	
   dalam	
   buku-­‐buku	
  
referensi	
  yang	
  sudah	
  masyhur	
  atau	
  yang	
  belum.	
  

Yang	
  bercorak	
  kajian	
  konteks	
  atau	
  historisitas	
  misalnya	
  ialah	
  Kajian	
  tentang	
  
Jihad	
  dalam	
  konsepsi	
  Pelakunya,	
  atau	
  kajian	
   tentang	
  Kufur	
  dalam	
  pandangan	
  para	
  
Kyai	
  NU,	
  kajian	
  tentang	
  Taubat	
  dalam	
  persepsi	
  Para	
  Pemimpin	
  Muhammadiyah	
  dan	
  
sebagainya	
   atau	
   juga	
  kajian	
   tentang	
   Jihad	
  dalam	
  konsepsi	
   para	
  ulama	
  Persis,	
   atau	
  
Jihad	
  dalam	
  konsepsi	
  politisi	
  PKS	
  dan	
  sebagainya.	
  

Kajian	
   antropologis	
   dalam	
   bidang	
   hukum,	
   pendidikan	
   dan	
   ekonomi	
   tentu	
  
dapat	
  menggunakan	
   perspektif	
   antropologi	
   evolusioner,	
   sebagaimana	
   yang	
   sudah	
  
dikembangkan	
   di	
  masa	
   lalu,	
   misalnya	
   oleh	
   Tylor,	
   Marett,	
   Frazier	
   dan	
   sebagainya.	
  
Ada	
  dua	
  cara	
  atau	
  metode	
  yang	
  digunakan	
  untuk	
  melakukannya	
  ialah	
  dengan	
  cara	
  
sinkronik	
  dan	
  diakronik.	
  Kita	
  boleh	
  memilih	
  mana	
  yang	
  dianggap	
  cocok	
  atau	
  relevan	
  
dengan	
  bidang	
  yang	
  kita	
  kaji.	
  	
  

Misalnya	
   kita	
   bisa	
   melakukan	
   penelitian	
   tentang	
   “Perubahan	
   Enkulturasi	
  
pada	
   Masyarakat	
   Jawa”.	
   Penelitian	
   ini	
   bisa	
   dikategorikan	
   sebagai	
   penelitian	
  
pendidikan,	
  sebab	
  enkulturasi	
  ialah	
  proses	
  transformasi	
  nilai	
  kepada	
  anak	
  di	
  dalam	
  
keluarga.	
   Lalu	
   penelitian	
   tentang	
   “Makna	
   Sandik	
   Olo	
   dalam	
   tradisi	
   Masyarakat	
  
Jawa”.	
   Penelitian	
   ini	
   juga	
   bisa	
   dikategorikan	
   sebagai	
   penelitian	
   antropologi	
  
pendidikan	
  sebab	
  di	
  dalamnya	
  terdapat	
  proses	
  penanaman	
  nilai	
  keagamaan	
  kepada	
  
anak-­‐anak”.	
  Ada	
  sebuah	
  penelitian	
  yang	
  menarik	
  dilakukan	
  oleh	
  Mohammad	
  As’ad	
  
Amin	
   (1992),	
   tentang	
   “Dakwah	
   dan	
   Tarekat:	
   Studi	
   Enkulturasi	
   pada	
   Penganut	
  
Tarekat	
  Qadiriyah	
  wa	
  Naqsyabandiyah	
  di	
  Kecamatan	
  Bluto	
  Madura”.	
  Penelitian	
   ini	
  
bisa	
   dikategorikan	
   sebagai	
   sebuah	
   penelitian	
   proses	
   penanaman	
   nilai	
   di	
   kalangan	
  
anak-­‐anak	
  dari	
  keluarga	
  penganut	
  tarekat.	
  	
  	
  

Kemudian	
   penelitian	
   tentang	
   “Perubahan	
   Fungsi	
   Rumah	
   Tangga	
   dalam	
  
Masyarakat	
   Madura”.	
   Penelitian	
   ini	
   termasuk	
   penelitian	
   sosiologis	
   sebab	
   di	
  
dalamnya	
   akan	
   ditemukan	
   konsepsi	
   perubahan-­‐perubahan	
   relasi	
   antar	
   keluarga	
  
pada	
  masyarakat	
  Madura.	
  Penelitian	
  sosiologis	
  lain	
  terkait	
  dengan	
  pendidikan	
  ialah	
  
“Pola	
   Hubungan	
   Guru	
   Murid	
   pada	
   Generasi	
   Milenial”.	
   Penelitian	
   ini	
   termasuk	
  
penelitian	
   pendidikan	
   dilihat	
   dari	
   perspektif	
   sosiologi	
   sebab	
   di	
   dalamnya	
   akan	
  



ditemukan	
   perubahan-­‐perubahan	
   tindakan	
   relasional	
   antara	
   guru	
   murid	
   yang	
  
dipicu	
  oleh	
  semakin	
  menguatnya	
  teknologi	
  informasi	
  dan	
  sebagainya.	
  

Yang	
   bisa	
   dikategorikan	
   sebagai	
   penelitian	
   politik	
   pendidikan	
   Islam,	
  
misalnya	
   ialah	
   penelitian	
   tentang	
   kebijakan	
   pendidikan.	
   Yaitu	
   penelitian	
   tentang	
  
“Respon	
   Stakeholder	
   tentang	
   Kebijakan	
   Pendidikan	
   tentang	
   Penganggaran	
  
Pendidikan	
  pada	
  Kementerian	
  Agama”,	
   “Studi	
  Proporsi	
  Anggaran	
  Pendidikan	
  pada	
  
Kementerian	
   Agama	
   dan	
   Kemendikbud	
   dalam	
   Program	
   Pendidikan	
   Dasar	
   dan	
  
Menengah”,	
   “Peran	
   Legislatif	
   dalam	
   Merumuskan	
   Regulasi	
   di	
   Bidang	
   Pendidikan	
  
Tinggi”,	
   “Analisis	
   Kebijakan	
   Pendidikan	
   di	
   Bidang	
   Pengentasan	
   Kemiskinan”	
   dan	
  
sebagainya.	
   Penelitian	
   seperti	
   ini	
   dapat	
   dikategorikan	
   sebagai	
   penelitian	
   yang	
  
terfokus	
   pada	
   analisis	
   terhadap	
   politik	
   pendidikan,	
   yang	
   sesungguhnya	
   sangat	
  
dipentingkan	
   sebagai	
   sumbangan	
   akademis	
   terhadap	
   politik	
   pendidikan	
   di	
  
Indonesia.	
  

Penelitian	
   hukum	
   Islam,	
   sesungguhnya	
   juga	
   bisa	
   dikategorikan	
   dalam	
  
penelitian	
   teks	
   dan	
   konteks.	
   Dalam	
   coraknya	
   yang	
   tekstual,	
  misalnya	
   ialah	
   “Studi	
  
tentang	
  Fatwa	
  Yusuf	
  Qardlawi	
  dalam	
  Relasi	
  Muamalah	
  antar	
  Penganut	
  Agama”,	
  atau	
  
misalnya	
  “Kajian	
  atas	
  Teks	
  Imam	
  Nawawi	
  dalam	
  Kitab	
  Riyadush	
  Shalihin	
  	
  mengenai	
  
Jihad”	
   atau	
   “Pemikiran	
   Tekstual	
   Jasser	
   Auda	
   dalam	
   Maqasidhusy	
   Syariah	
   dalam	
  
pendekatan	
  Sistem	
  atas	
  Prinsip	
  Menjaga	
  Harta	
  atau	
  Hifdhul	
  Mal”	
  	
  

Lalu,	
  yang	
  tergolong	
  sebagai	
  penelitian	
  kontekstual	
  ialah	
  “Fatwa-­‐Fatwa	
  MUI	
  
tentang	
   Pengembangan	
   Ekonomi	
   Syariah	
   dalam	
   Konteks	
   Prinsip-­‐Prinsip	
  
Murabahah”	
   atau	
   “Pandangan	
   Ulama	
   NU	
   tentang	
   Jihad	
   dalam	
   kerangka	
  
Mempertahankan	
   Negara	
   dan	
   Bangsa”	
   atau	
   “Studi	
   Sistem	
   Pewarisan	
   pada	
  
Masyarakat	
   Jawa	
   Pedalaman”.	
   Juga	
   bisa	
   dilakukan	
   penelitian	
   tentang	
   “Respon	
  
Tokoh-­‐tokoh	
   Islam	
   pada	
   Masyarakat	
   Pesisiran	
   Jawa	
   Timur	
   terhadap	
   Fatwa	
   MUI	
  
mengenai	
  Aliran	
  Sesat”	
  dan	
  sebagainya.	
   	
  selain	
  itu	
   juga	
  penelitian	
  tentang	
  “Hukum	
  
Memakai	
   Cadar	
   dalam	
   Pandangan	
   Para	
   Ulama	
   NU	
   dan	
   Muhammadiyah	
   di	
   Jawa	
  
Timur”.	
  Dan	
  tentu	
  ada	
  banyak	
  penelitian	
  yang	
  bisa	
  dikategorikan	
  sebagai	
  penelitian	
  
hukum	
  Islam	
  kontekstual,	
  baik	
  dalam	
  coraknya	
  yang	
  kualitatif	
  maupun	
  kuantitatif”.	
  

Dalam	
   bidang	
   ekonomi	
   syariah,	
   juga	
   dapat	
   menggunakan	
   pendekatan	
  
tekstual	
  dan	
  kontekstual.	
  Misalnya	
  “Studi	
  Tentang	
  Pandangan	
  Syekh	
  Imam	
  Nawawi	
  
al	
  Bantani	
   tentang	
  Prinsip	
  Muamalah	
  dalam	
  Islam”	
  atau	
  “Studi	
   tentang	
  Fatwa	
  MUI	
  
mengenai	
   Asuransi	
   Syariah	
   dalam	
   Himpunan	
   Fatwa	
   Keuangan	
   Syariah”,	
   atau	
  
penelitian	
   tentang	
   “Makna	
   GRESS	
   bagi	
   Pengembangan	
   Keuangan	
   Syariah	
   di	
  
Indonesia	
  bagi	
  Dunia	
  Usaha-­‐Usaha	
   Syariah”	
   atau	
  Penelitian	
   tentang	
   “Trend	
  Positif	
  
bagi	
   Pengembangan	
  Keuangan	
   Syariah	
   Inklusif	
   tahun	
   2017-­‐2020”,	
   atau	
   penelitian	
  
tentang	
  “Faktor	
  Positif	
  bagi	
  Pengembangan	
  Keuangan	
  Ekonomi	
  Syariah	
  di	
  Indonesia	
  
dalam	
   Komparasinya	
   dengan	
   Pengembangan	
   Keuangan	
   Ekonomi	
   Syariah	
   di	
  
Malaysia”	
   atau	
   “Studi	
   Efek	
   Fatwa	
   MUI	
   dalam	
   Pengembangan	
   Ekonomi	
   Syariah	
  
Berdasarkan	
  Data-­‐data	
  Perbankan	
  Syariah	
  tahun	
  2010-­‐2019”	
  dan	
  sebagainya.	
  Studi-­‐
studi	
  ini	
  saya	
  kira	
  bisa	
  dilakukan	
  tidak	
  hanya	
  dari	
  perspektif	
  teks	
  atau	
  konteks	
  akan	
  
tetapi	
  juga	
  bisa	
  menjadi	
  instrument	
  untuk	
  memprediksi	
  bagaimana	
  pengembangan	
  
ekonomi	
  syariah	
  di	
  masa	
  depan.	
  	
  

Sesungguhnya	
   menggunakan	
   pendekatan	
   kualitatif	
   atau	
   kuantitatif	
   dalam	
  
kajian	
   ekonomi	
   syariah	
   tentu	
   saja	
  menjadi	
   hak	
   bagi	
   penelitinya,	
   akan	
   tetapi	
   yang	
  
justru	
   sangat	
   penting	
   ialah	
   bagaimana	
   penelitian	
   tersebut	
   akan	
   bermakna	
   bagi	
  



pengembangan	
   ekonomi	
   syariah	
   ke	
   depan.	
   Studi	
   kuantitatif	
   saya	
   kira	
   sangat	
  
dibutuhkan	
   sebab	
   di	
   dalamnya	
   akan	
   bisa	
   dijadikan	
   sebagai	
   instrument	
   untuk	
  
memprediksi	
  masa	
  depan.	
  Selain	
  datanya	
  yang	
  agregat	
  dan	
  bisa	
  digeneralisasikan,	
  
juga	
   tentu	
   akan	
   bisa	
   digunakan	
   sebagai	
   pertimbangan	
   untuk	
   pengembangan	
  
ekonomi	
  syariah	
   tersebut	
  di	
  dalam	
  konteks	
  yang	
   lebih	
  makro.	
  Penelitian	
  kualitatif	
  
bukan	
   tidak	
   bermanfaat	
   akan	
   tetapi	
   cakupannya	
   yang	
   lebih	
   mikro	
   dan	
   kasuistik	
  
tentu	
   akan	
   memiliki	
   signifikansi	
   yang	
   lebih	
   “kecil”.	
   Saya	
   lebih	
   berkecenderungan	
  
bahwa	
   penggunaan	
   penelitian	
   kuantitatif	
   yang	
   didukung	
   dengan	
   data-­‐data	
   yang	
  
akurat	
   akan	
   dapat	
   membantu	
   penyelesaian	
   masalah-­‐masalah	
   makro	
   di	
   dalam	
  
pengembangan	
  perekonomian	
  syariah.	
  

Dewasa	
   ini	
   memang	
   terdapat	
   kecenderungan	
   yang	
   sangat	
   kuat	
   untuk	
  
menggunakan	
  mixed	
  methods,	
   yaitu	
   penelitian	
   kualitatif	
   atau	
   kuantitatif	
   sekaligus.	
  
Bisa	
   saja	
   dimulai	
   dengan	
   penelitian	
   kuantitatif	
   untuk	
   menghasilkan	
   signifikansi	
  
faktor-­‐faktor	
   yang	
   berpengaruh	
   atau	
   tidak	
   berpengaruh	
   terhadap	
   fenomena	
   atau	
  
fakta	
   empiris,	
   dan	
   kemudian	
   dilanjutkan	
   dengan	
   penelitian	
   kualitatif	
   untuk	
  
memahami	
  secara	
  lebih	
  mendalam	
  terhadap	
  fenomena	
  yang	
  dikaji.	
  Bisa	
  juga	
  dengan	
  
melakukan	
   penelitian	
   kualitatif	
   untuk	
   menghasilkan	
   konsep	
   atau	
   hipotesis	
   atau	
  
dugaan	
  atau	
  asumsi	
   yang	
  mendasar	
  dan	
  kemudian	
  asumsi	
   atau	
  hipotesis	
   tersebut	
  
dikaji	
  secara	
  kuantitatif.	
  	
  	
  

Saya	
   kira	
   para	
   kandidat	
   doctor	
   di	
   UIN	
   Sunan	
   Ampel	
   sudah	
   saatnya	
  
mengambil	
  peran	
  dalam	
  menggunakan	
  dua	
  metode	
  ini	
  sekaligus,	
  sebab	
  dunia	
  sosial	
  
budaya,	
   ekonomi,	
   hukum	
   dan	
   politik	
   memang	
   tidak	
   hanya	
   dapat	
   dijelaskan	
   atau	
  
dipahami	
   dari	
   satu	
  metode	
   atau	
   pendekatan	
   saja,	
   akan	
   tetapi	
   akan	
  menjadi	
   lebih	
  
komprehensif	
   dengan	
   dua	
   pendekatan	
   atau	
  metode	
   sekaligus.	
   Jadi,	
   sudah	
   saatnya	
  
kita	
  melakukannya.	
  

	
  
	
  	
  	
  


