AGENDA PENELITIAN ISLAMIC STUDIES BIDANG SOSIAL, EKONOMI,
PENDIDIKAN DAN HUKUM
Prof. Dr. Nur Syam, MSi

Pengantar

Pada saat memberikan perkuliahan Metodologi Studi Islam, saya sampaikan
terkait bagaimana kita melakukan penelitian sosiologis, antropologis, ekonomi,
pendidikan dan hukum untuk studi inter-disipliner, yaitu bidang kajian antropologis
hukum Islam, sosiologi hukum Islam, politik hukum Islam dan sosiologi pendidikan
I[slam, antropologi pendidikan Islam dan Politik pendidikan Islam serta ekonomi
syariah.

Mereka yang belajar bersama saya adalah mahasiswa yang mengambil mata
kuliah metodologi studi Islam dan mereka berasal dari program studi pendidikan
Islam, ekonomi syariah dan hukum Islam. Mereka memilii latar belakang kajian
[slamic studies dalam berbagai program studi dan tentu memiliki minat dan
kecenderungan sesuai dengan bidang studinya masing-masing.

Sesungguhnya, kita merasa mendapatkan suatu mandate yang sangat
menarik dengan perubahan status dari STAIN ke IAIN dan dari IAIN ke UIN. Sebuah
terobosan yang sangat berarti bagi pengembangan ilmu keislaman multidisipliner
yang ke depan akan membedakan antara perguruan tinggi pada umumnya dengan
PTKI pada khususnya.

Oleh karena itu, saya kira kita harus melakukan yang terbaik di dalam
kerangka menghasilkan karya-karya akademik tertinggi, tesis atau disertasi, karena
dua-duanya adalah capaian yang sangat luar biasa dalam karir akademik seorang
intelektual atau akademisi.

Kajian Islam Multidisipliner

Perbincangan pengembangan ilmu keislaman sesungguhnya sudah cukup
lama, yaitu semenjak perubahan IAIN menjadi UIN. Perubahan ini tentu haruslah
membawa ciri khas yang bisa dijadikan sebagai tolok ukur perbedaan antara kajian
ilmu di perguruan tinggi umum dengan perguruan tinggi agama. Sesama pengkajian
terhadap sosiologi atau antropologi dan psikhologi atau ekonomi, akan tetapi harus
mengusung hal yang berbeda. Di dalam konsepsi yang selama ini dikembangkan di
PTKI disebut memiliki distingsi atau distinction.

Di antara yang menjadi distingsinya ialah fokus kajian di dalam UIN ketika
dikomparasikan dengan kajian di universitas umum lainnya. Di dalam konteks ini,
maka yang dijadikan sebagai subject matter of science ialah ilmu agama (tafsir,
hadits, fiqih, tasawwuf, akhlak, ilmu kalam, music Islam, architecture Islam,
peradaban Islam dan sebagainya). Untuk kepentingan pengembangan ilmu, maka
ada disiplin lain yang dapat dijadikan sebagai pendekatan atau approach, seperti
sosiologi, antropologi, psikhologi, filsafat, politik, hukum, ekonomi dan sebagainya.

Sebagaimana pembidangan ilmu yang dikenal dewasa ini, maka kita kenal
ada tiga pembidangan ilmu yaitu: ilmu alam (natural sciences) yang bercorak
nomotetis atau mengkaji gejala alam yang konstans atau ajeg, lalu [lmu sosial (social
sciences) yang bercorak ideografis atau mencari atau menemukan keteraturan atau



perubahan fenomena sosial atau menggambarkan makna-makna dari fenomena
sosial yang berada di sekeliling manusia atau masyarakat dan Culture and
Humanities (ilmu kemanusiaan dan kebudayaan), yang mengkaji tentang fenomena
kemanusiaan dan kebudayaan pada suatu masyarakat.

Melalui kajian yang mengkaji ilmu berbasis pada obyek kajian, maka
perkembangan ilmu mengalami stagnasi sebab hanya dipatok pada bidang-bidang
itu saja tanpa ada keinginan untuk mengembangkan lebih lanjut. Jika
pengembangan ilmu hanya bertumpu pada obyek kajian saja, maka dipastikan ilmu
akan mandeg dan tidak akan muncul disiplin baru yang lebih menantang.

Di sinilah arti penting mengapa UIN harus mengemban tugas dan kewajiban
untuk mengembangkan ilmu pengetahuan keislaman dengan berbasis pada
pendekatan atau approach. Kita yakin bahwa dengan menggunakan model
pendekatan, maka ilmu akan berkembang lebih cepat dan bisa menantang terhadap
para doctor dan professor atau akademisi dan intelektual muslim untuk melakukan
kajian secara lebih mendasar. Di dalam hal ini, maka ilmu-ilmu sosial dan
humaniora akan dijadikan sebagai pendekatan, sehingga akan terwujud model
integrasi ilmu, baik yang coraknya inter-disiplin maupun yang intern-disiplin.
Dengan cara seperti itu, akan bisa dikembangkan dengan cepat ilmu-ilmu keislaman
yang selama ini dianggap tidak maju atau bahkan terbelakang.

Terus terang hingga saat ini masih didapati pemikiran tentang dikhotomi
ilmu pengetahuan. Masih banyak professor di negeri ini yang menganggap bahwa
ada agama yang otoritasnya berangkat dari keyakinan terhadap hal-hal gaib, dan
ada ilmu pengetahuan atau sains yang ilmiah berbasis pada otoritas ilmiah melalui
metode eksperimental dan eksplanasi atau observasi. Hanya dengan pengamatan
saja kebenaran ilmiah akan dapat dijamin. Semua yang berbau keyakinan tentu
bukan ilmiah atau bisa dinyatakan sebagai pseudo ilmiah. Tidak ada yang disebut
sebagai ilmu agama, sebab banyak subyek kajian di dalam agama yang tidak bisa
diobservasi atau diamati.

Hanya saja kita beruntung bahwa di dalam UU No 12 Tahun 2012 tentang
Pendidikan Tinggi, pengakuan tentang agama sebagai ilmu itu dicantumkan secara
eksplisit. Ketika membahas tentang pembidangan ilmu, maka jelas dinyatakan
bahwa pembidangan ilmu ialah ilmu agama, ilmu sosial, ilmu humaniora, ilmu alam,
ilmu terapan. Jadi regulasi di Indonesia mengakui bahwa ilmu agama itu ada,
sehingga tidak diragukan lagi keberadaannya. Melalui pencantuman secara tersirat
tentang posisi ilmu agama di dalam regulasi, maka kedudukan para professor di
bidang ilmu agama lalu menjadi sejajar dengan para professor dalam bidang lain di
negeri ini.

Saya kira terbitnya UU No 12 Tahun 2012 tentang Pendidikan Tinggi ini
dapat mengakhiri terhadap wacana penolakan ada atau tidak adanya ilmu agama,
dan yang lebih parah ialah pendikhotomian ilmu agama dan umum. Jadi sahlah
keberadaan ilmu agama di negeri ini, dan saya kira inilah satu-satunya undang-
undang di seluruh dunia yang mengadaptasi sedemikian kuat keberadaan ilmu
agama. Selama ini pembidangan ilmu itu hanya tiga saja, sesuai dengan konsepsi
UNESCO, yaitu ilmu alam, ilmu sosial dan humaniora.

Pengakuan ilmu agama sebagai ilmu yang berdiri sendiri tentu membuat
akademisi di pendidikan tinggi keagamaan merasakan kegembiraan. Melalui posisi



yang jelas, maka kajian tentang ilmu agama juga memperoleh peluang yang lebih
besar dan implikasinya tentu adalah riset-riset bidang ilmu agama akan menjadi
semakin kuat baik dari sisi kuantitasnya, kualitasnya maupun anggarannya.

Meskipun kajian Islamisasi ilmu (Islamization of knowledge) itu jauh bisa
dilacak dari upaya Ismail Rugqi al Faruqi dan istrinya, Lamya al Faruqi, akan tetapi
pengembangan Islamisasi ilmu untuk masuk ke Indonesia terlebih dahulu harus
melewati Malaysia. Tentu bukan melawati dalam konteks regions, akan tetapi
Malaysia sudah lebih dahulu melakukannya. Melalui beberapa tokoh yang gigih di
dalam mengembangkan Islamisasi ilmu, seperti ISTAC atau lembaga riset di
Malaysia, misalnya yang dipimpin oleh Prof. Usman Abu Bakar.

Di Indonesia tidak menggunakan konsepsi Islamisasi ilmu akan tetapi
menggunakan konsepsi integrasi ilmu. Konsep ini jauh lebih netral dibandingkan
istilah islamisasi ilmu yang rasanya bermuatan ideologis. Artinya, dengan konsep
I[slamisasi ilmu, maka akan memunculkan religious prejudice yang tentu harus kita
hindari. Konsepsi integrasi ilmu memang lebih soft dibandingkan dengan islamisasi
ilmu yang lebih ideologis.

Integrasi ilmu adalah mandate pengembangan UIN. Jika menjadi STAIN maka
yang dikembangkan ialah ilmu keislaman saja. Ketika menjadi IAIN maka ada dua
mandate yaitu mengembangkan ilmu keislaman dan ilmu sosial atau humaniora dan
di kala menjadi UIN maka mendapatkan satu tambahan mandate yaitu sains dan
teknologi. Dengan demikian menjadi UIN berarti dapat mengembangkan ilmu
keislaman, ilmu sosial dan humaniora serta Sains dan teknologi.

Dengan menjadi UIN, maka beberapa keuntungan yang sangat menarik, ialah
memiliki tiga mandate dalam pengembangan ilmu, dapat memiliki mahasiswa yang
lebih banyak karena fakultas dan program studinya bertambah dan tentu juga
sumber daya akademik yang lebih banyak. Makanya, menjadi UIN akan memiliki
modalitas keilmuan, modalitas SDM dan juga modalitas infrastuktur yang sangat
memadai.

Harapan utama di dalam pengembangan Islamic studies multidisipliner ialah
agar kajian keislaman di PTKI menjadi semakin variatif dan sebagai bukti bahwa
pilihan untuk berubah dari IAIN menjadi UIN merupakan panggilan sejarah untuk
mengangkat pendidikan Indonesia setaraf lebih maju. Melalui transformasi dari
[AIN ke UIN tentu akan memiliki dampak semakin banyaknya anak-anak pesantren
yang selama ini hanya mengembangkan ilmu keislaman murni lalu bisa
mengembangkan dirinya ke arah pengembangan ilmu keislaman multidisipliner.
Mereka akan bisa belajar sains dan teknologi, bisa belajar ilmu sosial dan humaniora
dalam coraknya yang integrative.

Tema Kajian: teks dan konteks

Di dalam kajian Islam kita mengenal konsep kajian Islam multidisciplin yang
terbagi ke dalam kajian Islam inter-discipliner dan intern-discipliner. Sebagaimana
pembagian bidang kajian, maka terdapat bidang natural science, social science dan
culture dan humanities. Kajian seperti Antropologi Hukum Islam atau Antropologi
Pendidikan Islam adalah contoh kajian inter-discipliner, demikian pula kajian
Sosiologi Pendidikan Islam atau Sosiologi Hukum Islam. Sedangkan kajian intern-



discipliner ialah filsafat pendidikan Islam, filsafat hukum Islam atau sejarah
pendidikan Islam atau sejarah hukum Islam.

Memang terdapat varian konsep di dalam kajian Islam, misalnya ada yang
menyebut sebagai kajian normativitas dan historisitas. Kajian normativitas
sesungguhnya adalah kajian yang bercorak teks, sedangkan kajian historisitas
adalah kajian yang bercorak konteks. Kajian yang normative merupakan kajian atas
teks yang diyakini sebagai kalam Tuhan, misalnya Al Qur’an atau pernyataan Nabi
Muhammad saw atau sunnah Nabi Muhammad saw dan juga pendapat para ulama
tentang ajaran Islam yang normative tersebut. Misalnya tafsir al Qur’an, [lmu Hadits,
ilmu Figih, [lmu Tasawuf, [Imu Kalam dan sebagainya.

Kajian teks semacam ini misalnya terdapat di dalam kajian tentang: Konsep
Taubah di dalam Al Qur’an atau Konsep Kufur dalam Al Qur’an atau Konsep Syifa’
dalam Al Qur’an dan sebagainya. Dan juga kajian, misalnya Jihad dalam konsepsi Al
Qur’an. Jadi yang dikaji ialah bagaimana pandangan para ahli tafsir tentang hal-hal
itu. Termasuk juga kajian atas teks-teks hadits atas hal itu. Yang jelas bahwa kajian
ini menggunakan tafsir para ahli sebagaimana tercantum di dalam buku-buku
referensi yang sudah masyhur atau yang belum.

Yang bercorak kajian konteks atau historisitas misalnya ialah Kajian tentang
Jihad dalam konsepsi Pelakunya, atau kajian tentang Kufur dalam pandangan para
Kyai NU, kajian tentang Taubat dalam persepsi Para Pemimpin Muhammadiyah dan
sebagainya atau juga kajian tentang Jihad dalam konsepsi para ulama Persis, atau
Jihad dalam konsepsi politisi PKS dan sebagainya.

Kajian antropologis dalam bidang hukum, pendidikan dan ekonomi tentu
dapat menggunakan perspektif antropologi evolusioner, sebagaimana yang sudah
dikembangkan di masa lalu, misalnya oleh Tylor, Marett, Frazier dan sebagainya.
Ada dua cara atau metode yang digunakan untuk melakukannya ialah dengan cara
sinkronik dan diakronik. Kita boleh memilih mana yang dianggap cocok atau relevan
dengan bidang yang kita kaji.

Misalnya kita bisa melakukan penelitian tentang “Perubahan Enkulturasi
pada Masyarakat Jawa”. Penelitian ini bisa dikategorikan sebagai penelitian
pendidikan, sebab enkulturasi ialah proses transformasi nilai kepada anak di dalam
keluarga. Lalu penelitian tentang “Makna Sandik Olo dalam tradisi Masyarakat
Jawa”. Penelitian ini juga bisa dikategorikan sebagai penelitian antropologi
pendidikan sebab di dalamnya terdapat proses penanaman nilai keagamaan kepada
anak-anak”. Ada sebuah penelitian yang menarik dilakukan oleh Mohammad As’ad
Amin (1992), tentang “Dakwah dan Tarekat: Studi Enkulturasi pada Penganut
Tarekat Qadiriyah wa Naqgsyabandiyah di Kecamatan Bluto Madura”. Penelitian ini
bisa dikategorikan sebagai sebuah penelitian proses penanaman nilai di kalangan
anak-anak dari keluarga penganut tarekat.

Kemudian penelitian tentang “Perubahan Fungsi Rumah Tangga dalam
Masyarakat Madura”. Penelitian ini termasuk penelitian sosiologis sebab di
dalamnya akan ditemukan konsepsi perubahan-perubahan relasi antar keluarga
pada masyarakat Madura. Penelitian sosiologis lain terkait dengan pendidikan ialah
“Pola Hubungan Guru Murid pada Generasi Milenial”. Penelitian ini termasuk
penelitian pendidikan dilihat dari perspektif sosiologi sebab di dalamnya akan



ditemukan perubahan-perubahan tindakan relasional antara guru murid yang
dipicu oleh semakin menguatnya teknologi informasi dan sebagainya.

Yang bisa dikategorikan sebagai penelitian politik pendidikan Islam,
misalnya ialah penelitian tentang kebijakan pendidikan. Yaitu penelitian tentang
“Respon Stakeholder tentang Kebijakan Pendidikan tentang Penganggaran
Pendidikan pada Kementerian Agama”, “Studi Proporsi Anggaran Pendidikan pada
Kementerian Agama dan Kemendikbud dalam Program Pendidikan Dasar dan
Menengah”, “Peran Legislatif dalam Merumuskan Regulasi di Bidang Pendidikan
Tinggi”, “Analisis Kebijakan Pendidikan di Bidang Pengentasan Kemiskinan” dan
sebagainya. Penelitian seperti ini dapat dikategorikan sebagai penelitian yang
terfokus pada analisis terhadap politik pendidikan, yang sesungguhnya sangat
dipentingkan sebagai sumbangan akademis terhadap politik pendidikan di
Indonesia.

Penelitian hukum Islam, sesungguhnya juga bisa dikategorikan dalam
penelitian teks dan konteks. Dalam coraknya yang tekstual, misalnya ialah “Studi
tentang Fatwa Yusuf Qardlawi dalam Relasi Muamalah antar Penganut Agama”, atau
misalnya “Kajian atas Teks Imam Nawawi dalam Kitab Riyadush Shalihin mengenai
Jihad” atau “Pemikiran Tekstual Jasser Auda dalam Maqasidhusy Syariah dalam
pendekatan Sistem atas Prinsip Menjaga Harta atau Hifdhul Mal”

Lalu, yang tergolong sebagai penelitian kontekstual ialah “Fatwa-Fatwa MUI
tentang Pengembangan Ekonomi Syariah dalam Konteks Prinsip-Prinsip
Murabahah” atau “Pandangan Ulama NU tentang Jihad dalam kerangka
Mempertahankan Negara dan Bangsa” atau “Studi Sistem Pewarisan pada
Masyarakat Jawa Pedalaman”. Juga bisa dilakukan penelitian tentang “Respon
Tokoh-tokoh Islam pada Masyarakat Pesisiran Jawa Timur terhadap Fatwa MUI
mengenai Aliran Sesat” dan sebagainya. selain itu juga penelitian tentang “Hukum
Memakai Cadar dalam Pandangan Para Ulama NU dan Muhammadiyah di Jawa
Timur”. Dan tentu ada banyak penelitian yang bisa dikategorikan sebagai penelitian
hukum Islam kontekstual, baik dalam coraknya yang kualitatif maupun kuantitatif”.

Dalam bidang ekonomi syariah, juga dapat menggunakan pendekatan
tekstual dan kontekstual. Misalnya “Studi Tentang Pandangan Syekh Imam Nawawi
al Bantani tentang Prinsip Muamalah dalam Islam” atau “Studi tentang Fatwa MUI
mengenai Asuransi Syariah dalam Himpunan Fatwa Keuangan Syariah”, atau
penelitian tentang “Makna GRESS bagi Pengembangan Keuangan Syariah di
Indonesia bagi Dunia Usaha-Usaha Syariah” atau Penelitian tentang “Trend Positif
bagi Pengembangan Keuangan Syariah Inklusif tahun 2017-2020”, atau penelitian
tentang “Faktor Positif bagi Pengembangan Keuangan Ekonomi Syariah di Indonesia
dalam Komparasinya dengan Pengembangan Keuangan Ekonomi Syariah di
Malaysia” atau “Studi Efek Fatwa MUI dalam Pengembangan Ekonomi Syariah
Berdasarkan Data-data Perbankan Syariah tahun 2010-2019” dan sebagainya. Studi-
studi ini saya kira bisa dilakukan tidak hanya dari perspektif teks atau konteks akan
tetapi juga bisa menjadi instrument untuk memprediksi bagaimana pengembangan
ekonomi syariah di masa depan.

Sesungguhnya menggunakan pendekatan kualitatif atau kuantitatif dalam
kajian ekonomi syariah tentu saja menjadi hak bagi penelitinya, akan tetapi yang
justru sangat penting ialah bagaimana penelitian tersebut akan bermakna bagi



pengembangan ekonomi syariah ke depan. Studi kuantitatif saya kira sangat
dibutuhkan sebab di dalamnya akan bisa dijadikan sebagai instrument untuk
memprediksi masa depan. Selain datanya yang agregat dan bisa digeneralisasikan,
juga tentu akan bisa digunakan sebagai pertimbangan untuk pengembangan
ekonomi syariah tersebut di dalam konteks yang lebih makro. Penelitian kualitatif
bukan tidak bermanfaat akan tetapi cakupannya yang lebih mikro dan kasuistik
tentu akan memiliki signifikansi yang lebih “kecil”. Saya lebih berkecenderungan
bahwa penggunaan penelitian kuantitatif yang didukung dengan data-data yang
akurat akan dapat membantu penyelesaian masalah-masalah makro di dalam
pengembangan perekonomian syariah.

Dewasa ini memang terdapat kecenderungan yang sangat kuat untuk
menggunakan mixed methods, yaitu penelitian kualitatif atau kuantitatif sekaligus.
Bisa saja dimulai dengan penelitian kuantitatif untuk menghasilkan signifikansi
faktor-faktor yang berpengaruh atau tidak berpengaruh terhadap fenomena atau
fakta empiris, dan kemudian dilanjutkan dengan penelitian kualitatif untuk
memahami secara lebih mendalam terhadap fenomena yang dikaji. Bisa juga dengan
melakukan penelitian kualitatif untuk menghasilkan konsep atau hipotesis atau
dugaan atau asumsi yang mendasar dan kemudian asumsi atau hipotesis tersebut
dikaji secara kuantitatif.

Saya kira para kandidat doctor di UIN Sunan Ampel sudah saatnya
mengambil peran dalam menggunakan dua metode ini sekaligus, sebab dunia sosial
budaya, ekonomi, hukum dan politik memang tidak hanya dapat dijelaskan atau
dipahami dari satu metode atau pendekatan saja, akan tetapi akan menjadi lebih
komprehensif dengan dua pendekatan atau metode sekaligus. Jadi, sudah saatnya
kita melakukannya.



